# المسالة

نشيخ الابسلا) ابن يميت. ۱۲۱ - ۷۲۸

> تقدیم الکوئوم مخرکمیٹ کی غیازی

# بيسراللالالجالة التحسيم

[سبحان ربك رب العزة عما يصفون ، وسلام على المرسلين ، والحمد لله رب العالمين )

# شيخ الإسلام ... الإمام

(أنا رجل ملَّة ، لا رجل دولة) \* ابن تيمية \*

-1-

بين يدئ ، وأنا أكتب هذه المقدمة ؛ مجموعة من المراجع التي كتبت عن ابن تيمية ، وعرَّفت به ..!

وبين يدىً \_ أيضاً \_ حشد هائل من « البطاقات » التي تحمل نصوصاً وآراء ، وأرقاماً ، ووقائع ، وتعليقات .. تعين في الكتابة عن الوجل ، والترجمة له ترجمة واضحة مستوعبة!

وقد أردت من خلال كل أولئك أن أكتب عن هذا الرجل الإمام ، معرّفاً به ، وبجهاده وجهوده ، وبعلمه وفضله ، وبشخصيته ومناقبه . . . !

ولكنني عدت ، فنحَّيت المراجع والبطاقات جانبا !

وقورت أن أكتب عن «شيخ الإسلام . . الإمام » بدون وراجم ، ولا بطاقات !!

من الذاكرة لا من المذكرات!

ذلك لأن علاقتى « بشيخ الإسلام . . . الإمام » ترجع إلى عشرين عاماً . ضت!!

قرأته . .

وقوأت عنه . .

واستوعبت \_ أو كدت \_ ، منهجه فى التجديد ، وخطَّته فى الإحياء ، وطريقته فى الفهم !!

ولعلِّي بهذا ...

أستطيع أن أكتب عن «شيخ الإسلام، الإمام » مقدِّماً لكتابه: « الحسنة والسيئة » . .

ولعلِّي بهذا \_ لا أخرج عمَّا تواضع عليه الباحثون ، وقمَّدوه من أساليب البحث ، ومناهج الدراسة !

#### **-7-**

وأبادر فأقول لحاة المنهج العلمي ، ودعاته ..

إن « ابن تيمية » قد سبقهم إلى تقرير قواعد المنهج العلمى فى جميع ماكتب، ودرس، وبحث، وحقَّق..

بل إنه أول من ناقش « منطق أرسطو » (١) وردّ أشكاله وحدوده . ووضع أسس للنهج الاستقرائي .. أو .. منطق العلوم !

ولكنه لم يجد من قومه من يهتم به كا وجد « بيكون » من قومه حتى نسب المنطق الاستقرائى إلى « بيكون » .. وكان حقه أن ينسب إلى « ابن تيمية » وضعاً للأمور في نصابها!!

<sup>(</sup>١) راجع كتابيه : « نقض النصق » و « الرد على المنصقين » . أ

إن « ابن تيميّة » بمؤلفاته التي أربت على الخسمائة ، أدَّى خدمات جليلة إلى المكتبة العربية الإسلامية . . . ولكنه على الرغم من هذه الجهود التي ينوء بالاضطلاع بها « العصبة أولو القوّة » من الدارسين والمؤلفين ؛ لم يجد من يتوفّر على دراسة مؤلفاته دراسة جادة ، وفهرستها فهرسة دقيقة ، وإشاعتها في الخافقين . .

و « ابن تیمگة » · ·

أو . . شيخ الإسلام ، الإمام .

عالم ، وَعَى مصادر الثقافة الإسلامية ، واستوعب ماكتبه وألَّفه أَعْمة الدين وشيوخه . .

هو عالم الآيكتني بحفظ الدين وروايته ، فهذا دور يتحوّل به « العاليمُ » إلى « كتاب » . . . يوضع على رفّ في صوان !

ولكنه كان يناقش مايقوأ ، ومايسمع بوعي وفهم ورغبة أكيدة فى الوصول إلى الحق . . وقد وصل !

فماكان مقلداً لآراء الآخرين ، ولاحامد على أفكار سابقيه لأنها عرضة للحق وللباطل ، وللصواب وللخطإ ، للأخذ منها وللردّ عليها !

ولم يكن الرجل يسيرعلى ( الهوى) فى مناقشة آراء الآخرين وأفكارهم، وإنماكان يلوذ ويعتصم ( بالهدى ) من كتاب الله وسنة رسوله صلى الله عليه وسلم .

ولهذا .. وجد نفسه مضطواً إلى مخالفة كثيرة من الأفكار السائدة . .

واستعملوا فى حربه كل سلاح ؛ حتى أسلحة الدس ، والخداع ، والتآمر ! ولكن الرجل كان كبيراً ، فما أبية ، ولا استسلم ، ولا تراجع ؛ بل ظلّ صامداً صابراً ؛ يدافع عن الحق الذى يؤمن به ويفتديه . .

وقدموه للمحاكمة . . أكثر من موة . .

وناقشوا آراءه التي زعموا – أنها اختلاق وافتراء – والتي أفهمهم بكل جلاء ووضوح أنها الحق الذي جاء به محمد عليه الصلاة والسلام . .

و لکنهم کشأن کل مجاهل مبطل ، متکبرٍ جبار :

﴿ بَدَا لَهُمْ مِنْ بَعْدِ مَارَأُو وَا الآياتِ لَيَسْجُنَانًا مُوتَى حِين ﴾

\* \* \*

دخل « شيخ الإسلام ، الإمام » السجن عدة مَرَّات ، في مصر ، وفي دمشق . .

ولم يكن السجن ليروعه أو يخيفه ؛ بل كان شيئًا محبَّبًا إلى نفسه ، فهور الذي يقول :

[ مایصنع أعدائی بی ؟

أنا جنتي وبستاني في صدري . .

أين رحت فهي معي لاتفارقني . .

أما حبسى خلوة . .

وقتلي شهادة . .

و إخراجي من بلدى سياحة ] وهو الذي يقول:

[ المحبوس من حبس قلبه عن ربه ، والمأسور من أسره هواه ]

وهو الذى يقول :

[ فتح الله على في هذا الحصن من معانى القرآن ، ومن أصول العلم بأشياء مات كثير من العلماء يتمنونها ، وندمت على تضييع أكثر أوقاتى في غير معانى القرآن ].

وهو الذى يقول لما أدخلوه القلعة سجيناً ، وأغلقوا علي بابها : ﴿ فَضُرِبَ بَيْنَهُمْ بِسُورٍ لَهُ بَابُ بَاطِنُهُ فِيهِ الرَّحَةُ وَظَاهِرُهُ مِنْ قِبَلِهِ العَذَابُ ﴾ .

#### — 7 —

ولم يكن ابن تيمية ــ وحده ــ هوالعالم المسلم الذي أدَّى ضريبة العلم ، فإن كثيراً من علمائنا مرّوا بنفس التجربة ، وفتنوا في أموالهم وأنفسهم . .

فهذا هو عبد الرحمن بن أبى ليلي ، وسعيد بن جبير يقتلهما الحجاج!

وهذا هو سعيد بن المسيَّب يضربه عبد الملك بن مروان مائة سوطٍ ، ويصبُّ عليه جرَّة ماء في يوم شاتِ !

وخبيب بن عبد الله بن الزبير \_ يضربه عمر بن عبد العزيز بأمر الوليد مائة سوط ؛ لأنه حدَّث عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال : « إذا بلغ بنو أبى العاص ثلاثين رجلا اتخذوا عباد الله خَوَلًا ، ومال الله دولًا ! » . فكان عمر إذا قيل له : أبشر ، يقول : كيف بخبيب على الطريق !

وأبو عمرو بن العلاء يضربه بنو أميَّة خمسائة سوط! والإمام موسى الكاظم سجنه هارون الوشيد حتى مات! والإمام أبو حنيفة توفى فى السجن بعد أن ضرب، وقيل: سُقِيَ مُثمًا! والإمام مالك ضربه جعفر بن سليمان والى المدينة من قِبَل للمنصور سبعين سوطًا!

والإمام أحمد ، امتحن وسجن وضرب فى أيام بنى العباس .

\* \* \*

وهكذا . . هكذا . .

يحمل التاريخ الإسلامي في أعز صفحاته «قوائم شرف » بأسماء علماء أجلاء أدوا الرسالة في بسالة ، ووفّوا بميثاق الله الذي واثقهم به لما أوتوا الكتاب: ﴿ لتبيِّنَـنَـّهُ لِلنَّاسِ وَلاَ تَـكُتُمُونَهُ ﴾ .

-  $\vee$  -

اكن: من هو العالم؟

و ترجع إلى «شيخ الإسلام، الإمام» نسأله ونستفتيه فنجد الإجابة واضحة في كتابه « الحسنة والسيئة » هذا هو الذي نقدمه للقراء اليوم. . .

قال – رحمه الله وأثابه – وهو بصدد نفسيره لقوله تعالى: ﴿ إِنَّمَا التَّوْبَةُ عَلَى اللهِ لِلَّذِينَ يَعْمَـٰلُونَ السُّوءَ بِحَمَّالَةٍ ثُمَّ يَتُوبُونَ مِنْ قَرِيبٍ فَأُولَئْكَ يَتُوبُونَ مِنْ قَرِيبٍ فَأُولَئْكَ يَتُوبُونَ مِنْ قَرِيبٍ فَأُولَئْكَ يَتُوبُونَ اللهُ عَلَيْهِ حَكِيًا ﴾ .

السيئات \_ كلمها \_ ترجع إلى الجهل ، وإلا فلو كان الإنسان عالماً علماً علماً بأن هذا يضر ه ضرراً راجعاً لم يفعله ، فإن هذا خاصية العاقل!

ثم ينقل عن أبى العالية قوله: « سألت أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم

عن هذه الآية ، فقالوا : كل من عصى الله فهو جاهل ، ومن تاب قبل الموت فقد تاب من قريب » .

وقال «شبح الإسلام ، الإمام » \_ رحمه الله وأثامه \_ وهو بصدد تفسيره لقوله تعالى : ﴿ إِنَّمَا يَخْشَى اللهُ مِنْ عِبَادِهِ الْعُلَمَاهِ ﴾ كل من خَشِيَّهُ وأطاعه وترك معصيته فهو عالم ، كما قال الله تعالى : ﴿ أَمَّنْ هُوَ قَانِتْ آنَاءَ اللَّيْلِ سَاجِدًا وقائِماً يَخْذَرُ الْآخِرَةَ وَيَوْجُو رَحْمَةً رَبِّهِ قُلْ هَلْ يَشْتُوى اللَّذِينَ يَعْلَمُونَ وَالَّذِينَ لاَيَصْلُونَ ﴾ .

وينقل عن الشعبي أن رجلا قال له: أيها العالم ، فقال: « إنما العالم من يخشى الله ؟ » .

وينقل عن ابن مسعود قُوله: ﴿ كَفَى بِخَشَيَةَ اللهُ عَلَماً ، وَكَفَى بِالْاغْتَرَارِ جَهَلًا » ·

#### \* \* \*

فالعالم ـ عند ابن تيميَّة ـ هو من بخشى الله ، ويوقِّره ، ويتبع أوامره ، ويجتنب نواهيه ، ويقف عند حدوده ، ويصدع بما يؤمر . . !

والجاهل ـ عند ابن تيمية ـ هو من يفعل السيئات ، ويأتى الموبقات ، ويتكاسل عن أداء الواجبات!!

ألا ليت علماءنا يفهمون دورهم ورسالتهم هذا الفهم السليم المستقيم . .

ألا ليتهم يدركون أن العلم ليس كتباً تحفظ لتتلى ، ولا « دبلومات » تُزَيَّن بها صدور الحوائط ، وإنَّما العلم خلق ، ورسالة ، وأمانة ، وخشية لله !

ألا ليتهم يفهمون . .

ألا ليتهم يدركون . .

إِذاً لَتَفَيَّرُ وَجِهِ الدِّنيا ، وانصلح أمر الناس.

#### \* \* \*

ومادمت قد وصلت إلى هذه النقطة من هذه المقدمة ، فإننى أكون قد وصلت إلى التعريف بالكاتب . . والكتاب في آن واحد .

فالكتاب هو : « كتاب الحسنة والسيئة » أى : « كتاب العلم والجهل » .

والسكاتب ـ عالم يفهم رسالته ، ويعرف أبعاد هذه الرسالة وأعبه عها . .

فهو ليس رجل محافل ، تزدهيه عبارات الإعجاب والإطراء ، ويستهويه أن يتجمع حوله أتباع وأشياع . .

إنما هو رجل حق . . يزول معه حيثما زال ، ويميل أينها مال . .

هو رجل يسير في الطريق المستقيم ، ولا توحشه قلة السالكين .

وينأى عن الطريق المنحرف ، ولا يغترُّ بكثرة الهالكين . .

هو كما يقول عن نفسه : « رجل ملَّة ، لارجل دولة » . .

#### \_ 9 \_

إن « ابن تيميَّة » موسوعة ثقافية هائلة ، وحركة نضالية دائبة ، وتاريخًا إسلاميًا حافلا . .

يقول عنه معاصروه:

[کانت له خبرة تامة بالرجال وجرحهم وتعدیلهم وطبقاتهم ومعرفة بفنون الحدیث مع حفظه لمتونه الذی انفرد به ، وهو عجیب فی استحضاره

واستخراج الحجج منه ، وإليه المنتهى فى عزوه إلى السكتب الستة والمسند ؛ محيث بصدق عليه أن يقول : كل حديث لا يعرفه ابن تيمية فليس محديث ، ولكن الإحاطة لله تعالى ، غير أنه يغترف من محر، وغيره من الأئمة يغترفون من السواقى ، وأما التفسير فسلم إليه ، وكان يكتب فى اليوم والليلة من التفسير أو من الفقه أو من الأصلين أو من الرد على الفلاسفة نحواً من أربعة كراديس ] (١).

ويقول عماد الدين الواسطى :

[ فوالله ، ثم والله ، لم ير تحت أديم السماء : مثل شيخكم ابن تيمية علماً وعملا وحالًا وخلقاً واتباعاً وكرماً وحلماً وقياماً في حتى الله تعالى عند انتماك حرماته ].

ويقول الزملكانى :

[كان الفقهاء في سائر الطوائف إذا جالسوه استفادوا في مذاهبهم منه أشياء ، ولا يعرف أنه ناظر أحداً فانقطع معه ، ولا تسكلم في علم من العلوم سواء أكان من علم الشرع أو غيره إلا فاق فيه أهله ، واجتمعت فيه شروط الاجتهاد على وجهها].

ويقول الحافظ الذهبي :

[ لوخلفت بين الركن والمقام ، أنى مارأيت بعينى مثله ، وأنه ما رأى مثل نفسه لما حنثت ] .

ويقول عنه ابن دقيق العيد لما لقيه :

[رأيت رجلا جميع العلوم بين عينيه يأخذ منها مايريد ، ويدع مايريد].

<sup>(</sup>۱) ابن الوردى .

هذا هو ابن تيميَّة . .

شيخ الإسلام ، الإمام . .

وهذا ما أردت أن أقوله فى تقديمى لهذا الكتاب . . لكننى نسيت فى زحمة المشاعر والمآثر أن أذكر لك هذه الأرقام :

- ولد شيخ الإسلام الإمام: أحمد بن عبد الحليم بن عبد السلام بن تيميّة في ١٠ من ربيع الأول ٦٦١ ه (١٣٦٣ م) محرّان بالعراق .
  - وهاجر به أبوه فرارا من التتار سنة ٦٦٨ ه.
  - وتوفى فى ٢٠ من شوال ٧٢٨ هـ (١٣٢٨م) بدمشق .

#### \* \* \*

يرحمه الله رحمة واسعة كفاء ماقدم لدينه من ولاء وفداء ، وجزاء ماقدم لأمته من جهود وتضحيات .

وصدق الله العظيم:

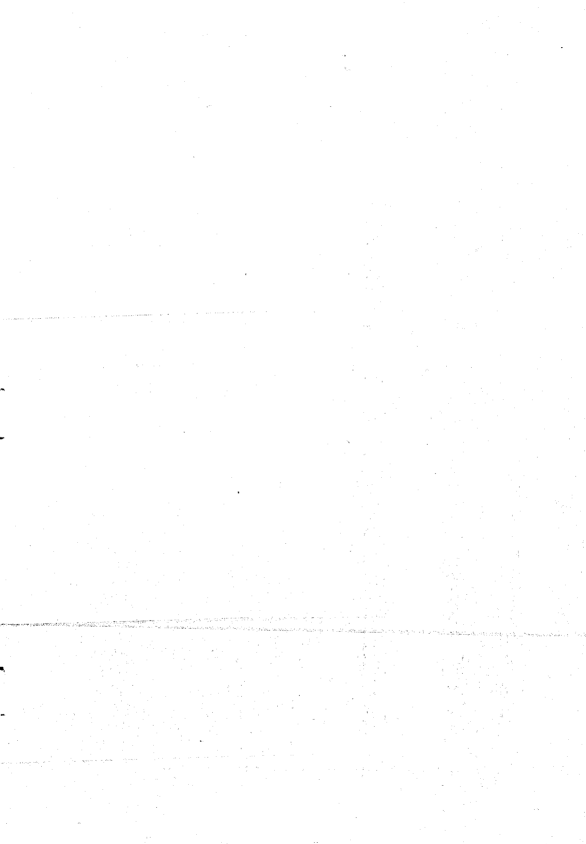
﴿ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ رِجَالٌ صدَّقُوا مَاعَاهَدُوا اللهَ نَلَيْهِ فَمِينَهُمْ مَنْ قَضَى نَحْبَهُ وَمِنْهُم مَنْ يَنْقَظِرُ وَمَا بَدَّلُوا تَبْدِيلاً ﴾ .

القاهرة ( الزيتون ) في الخميس : { ١٠ من جادي الآخرة ١٣٩١ هـ

# محتمد جميل أحمد غازى

(تنبيه): تيسيراً على القارىء قسمنا الكتاب إلى فقرات مرقمة ، ووضعنا لكل فقرة عنواناً .

الحينة والمريدة



# بنيئ السلاع التحالي

الحمد لله ، نحمده ونستعينه ، ونستهديه ونستغفره . ونعوذ بالله من شرور أنفسنا ، ومن سيئات أعمالنا ، ومن يهده الله فلامضل له ومن يضلل فلا هادىله . وأشهد أن لا إله إلا الله ، وحده لا شريك له . وأشهد أن محمداً عبده ورسوله صلى الله عليه وسلم .

#### فصــل

فى قوله تعالى : ﴿ ٤ : ٧٩ مَا أَصَابَكَ مِنْ حَسَنَةً فَمَنَ اللهِ ، وَمَا أَصَابَكَ مِنْ سَيِّئَةً ٍ فَمِنْ نَفْسِكَ ﴾ وبعض ما تضمنته من الحْــكَم العظيمة .

## [ سياق الآية ]

الله الله على : ﴿ يَا أَيُّهَا الله في سَيَاقَ الْأُمْوِ بِالْجِهَادِ ، وَدَمَ النَّاكَثَيْنَ عَنْهُ . قالْ تَعَالَى : ﴿ يَا أَيُّهَا الذِّينَ آمَنُوا خُذُوا حِذْرَكُمْ ۚ فَانْفِرُوا ثُبَاتٍ أَو انْفِرُوا جَمِيعًا \_ الآيات ﴾ (١) إلى أن ذكر صلاة الخوف . وقد ذكر قبلها طاعة الله وطاعة الرسول والتحاكم إلى الله والرسول ، ورد ما تنازع فيه الناس إلى الله وإلى الرسول ، وذم الذين يتحاكمون ويردون ما تنازعوا فيه إلى غير الله والرسول .

فكانت تلك الآيات: تبييناً للإيمان بالله وبالرسول ، ولهذا قال فيها: ﴿ فلا وربَّكَ لا يؤمنون ، حتى يُحكِّموك فيما شَجَرَ بينهم ، ثم لا يجدوا في أنفسهم حَرَجًا مما قضيت ، ويسلِّموا تسلما ﴾ (٢) .

وهذا جهاد عما جاء به الرسول ، وقد قال تعالى : ﴿ إِنَّمَا لَلُؤْمِنُونَ الَّذِينَ آمَنُوا بَاللَّهُ وَأَنْفُسِهُم فَسَعِيلَ اللَّهُ ﴾ (٣)

وقال تعالى: ﴿ قَل : إِن كَان آبَاؤُكُم وأَبِناؤُكُم وإخوانكُم وأَزواجكُم وعشير تَكُم وأموالُ اقْنَرَ فَتَمُوهَا ، وتجارة تَخْشُونَ كسادها ، ومساكنُ تَرْضُونَ فَهَا : أحب الله أحب السيله ، فَتَرَبَّصُوا حتى يَأْتِي الله أحب أمره ، والله لا يهدى القوم الفاسقين ﴾ (١) وقال : ﴿ أجعلتم سقاية الحاج وَعَمَارَة المسجد الحرام كَمَنْ آمن بالله واليوم الآخر ، وجاهد في سبيل الله ؟ لا يستوون عند الله ، والله لا يهدى القوم الظالمين ، الذين آمنوا وهاجروا وجاهدوا في سبيل الله بأموالهم وأنفسهم أعظم درجة عند الله ، وأولئك هم الفائزون ، يبشره ربّهم برحمة منه ورضوان وجنات \_ ﴾ الآية (٢) .

وقال تعالى: ﴿ بِا أَيُّهَا الذين آمنوا هل أَدُلُّكُمْ على تجارة تُمنْجِيكُمْ من عذاب أليم ؟ تؤمنون بالله ورسوله وتجاهدون في سبيل الله بأموالكم وأنفسكم ذلكم خير لسكم إن كنتم تعلمون ، يغفر لكم ذنوبكم ، ويدخلكم جنات بحرى من تحتها الأنهار ، ومساكن طيعة في جنات عدن، ذلك الفوز العظيم ، وأخرى تُحِبُّونَهَا ، نصر من الله وفتح قريب وبشر المؤمنين ، يا أيها الذين آمنوا كونوا أنصار الله ، كا قال عيسى ابن مرم للحواريين : مَنْ أنصارى إلى الله ؟ قال الحواريون : مَنْ أنصارى إلى الله ؟ قال الحواريون : محن أنصار الله ، فآمَنت طائفة من بني إسرائيل ، وكفرت طائفة فأيد نا الذين آمنوا على عَدُومٍ فأصبحوا ظاهرين ﴾ (٣) .

وذكر بعد آيات الجهاد<sup>(3)</sup> إنزال الكتاب على رسول الله ليحكم بين الناس بما أراه ، ونهنيه عن ضد ذلك . وذكره فضل الله عليه ورحمته فى حفظه ، وعصمته من إضلال الناس له . وتعليمه ما لم يكن يعلم : وذم من شاق الرسول ، واتبع غير سبيل المؤمنين . وتعظيم أمر الشرك ، وشديدخطره ، وأن الله لا يغفره ، ولكن يغفر ما دونه لمن يشاء إلى أن بَيِّنَ أن أحسن الأديان . دين من يعبد الله وحده ، لا يشرك به شيئاً ، بشرط أن تكون عبادته بفعل دين من يعبد الله وحده ، لا يشرك به شيئاً ، بشرط أن تكون عبادته بفعل

<sup>(</sup>١) التوبة ٢٤ (٢) التوبة ١٩ــــ (٣) الصف ١٠ ــــ ١٤ (٤) النساء ١٠٥ـــ ١٠٥.

الحسنات التي شرعها ، لا بالبدع والأهواء . وهم أهل ملة إبراهيم الذين اتبعوا ملة إبراهيم حنيفًا ﴿ وَاتَّخَذَ اللَّهُ إِبْرَاهِيمِ خَلَيْلًا ﴾ (١) .

فكان فى الأمر بطاعة الرسول والجهاد عليها اتباع التوحيد، و اله إبراهيم. وهو إخلاص الدين لله ، وأن يعبد الله بما أمر به على ألسُن رسله فى الحسنات.

وقد ذكر تعالى فى ضمن آيات الجهاد : دمّ من يخاف العدو ، ويطلب الحياة ، وبيَّن أن ترك الجهاد لا يدفع عنهم الموت ، بل أينا كانوا أدركهم الموت ، ولو كانوا فى بُرُ وج مُشَيَّدَة . فلا ينالون بتَرْك الجهاد مَنْفَعَةً ، بل لا ينالون إلا خسارة الدنيا والآخرة . فقال تعالى : ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى الذين قيل لهم : كُفُّوا أَيْدِيَكُمْ ، وأقيموا الصلاة وآنوا الزكاة ، فلما كُتِبَ عليهم القتالُ إِذا فريق منهم يَخْشُونَ الناس كخشية الله ، أو أَشَدَّ خشية . وقالوا : ربنا ، لم كتب علينا القتال ؟ لولا أخَّر تَنا إلى أجل قريب ؟ قل : متاغ الدنيا قليل . والآخرة خير لمن اتَّقى . ولا تظلمون وَتيلاً ﴾ (٢) .

وهذا الفريق قد قيل: إنهم منافقون: وقيل: نافقوا لما كُتب عليهم القتال: بل حصل منهم جُهِن وفَشَل. فحكان في قلوبهم مرض. كما قال تعالى ﴿ فَإِذَا أَنْزِلْتَ سُورَةٌ مُحَكُمة ، وذُكِرَ فيها الْقِتَالُ . رأيت الذين في قلوبهم مرض ينظرون إليك نظر المَنْشِي عليه من المَوْت فأولى لهم ، طاعة وقول مَعْرُوف \_ الآية ﴾ (٣) . وقال تعالى : ﴿ إِذِ يقول المنافقون والذين في قلوبهم مرض: ١٠ وعدنا الله ورسوله إلا غروراً ﴾ (٤) .

والمعنى متناول لهؤلاء ولهؤلاء : ولكل من كان بهذه الحال .

ثم قال: ﴿ أَيْمَا تَسْكُونُوا يَدْرَكُمُ المُوتُ وَلُو كَنْتُم فَى بُرُ وَجِ مَشَيْدَةً . وَإِنْ تَصْبَهُم سَيْئَة يَقُولُوا هَذَهُ مَنْ عَنْدَ الله ، و إِنْ تَصْبَهُم سَيْئَة يَقُولُوا هَذَهُ مَنْ عَنْدَالله . وَمَا لِمُؤْلَا القوم لا يكادُونَ يَفْقَهُونَ حَدِيثًا ﴾ (٥) عندك . قل : كل من عندالله . وَمَا لِمُؤُلا القوم لا يكادُونَ يَفْقَهُونَ حَدِيثًا ﴾ (٥)

<sup>(</sup>١) النساء ١٥٠٠ . (٢) النساء ٧٧ .

<sup>(</sup>٣) محمد ٢٠، ٢٠ . (٤) الأحزاب ١٢ . (٥) النساء ٧٨ . (٢ ــ الحسنة والسيئة)

فالضمير في قوله: ﴿ وَإِن تَصِيهُم ﴾ يعود إلى أَمن ذُكِرَ ، وهم: ﴿ الذين يَخْشُونَ النَّاسِ ﴾ أو يعود إلى معلوم ، وإن لم يذكر ، كما في ، واضع كثيرة . وقد قيل : إن هؤلاء كانوا كفاراً من اليهود ، وقيل : كانوا منافقين. وقيل : بل كانوا من هؤلاء وهؤلاء . والمعنى يعمُّ كل من كان كذلك . وليكن تناوله لمن أظهر الإسلام وأمر بالجهاد أولى .

ثم إذا تناول الذم، فهو للكفار الذين لا يظهرون الإسلام أولىوأحرى. [ المراد بالحسنة والسيئة عند عامة المفسرين]

الذى عليه عامة المفسرين: أن « الحسنة » و « السيئة » يراد بهما النعم والمصائب، ليس للراد مجود ما يفعله الإنسان باختياره ، باعتباره من الحسنات أو السيئات .

## فصـــل [معنى الحسنات والسيئات فى كتاب الله]

٣ - ولفظ «الحسنات» و «السيئات» في كتاب الله يتناول هذا وهذا وهذا الله تعالى عن المنافقين : ( إن تَمْسَسُ كُمْ حسنة تَسُوْهُ ، و إن تصبكم سيئة يفرحوا بها · وإن تصبروا وتتّقوا لا يضر كم كيدهم شيئاً ﴾ (١) وقال تعالى : ﴿ إن تصبك حسنة تسؤهم ، وإن تصبك مصيبة يقولوا قد أخذنا أمرنامن قبل وَيَتُو لوا وهم فرحون) (٢) وقال تعالى : ﴿ وإنا إذا أذقنا الإنسان منا رحة عرح بها ، يرجعون ﴾ (٢) وقال تعالى : ﴿ وإنا إذا أذقنا الإنسان منا رحة عنوح بها ، وإن تصبهم سيئة بما قدمت أيديهم فإن الإنسان كفور ﴾ (٤) وقال تعالى في حق السكفار المتطيرين بموسى ومن معه : ﴿ فإذا جاءتهم الحسنة قالوا : لنا هذه ،

<sup>(</sup>١) آل عمران ١٢٠ . . . . (٢) التوبة ٥٠ .

<sup>(</sup>٣) الأعراف ١٦٨ . (٤) الشورى ٤٨ .

وإن تصبهم سيئة يطَّيروا بموسى ومن معه ﴾ (١) ذكر هذا بعد قوله : ﴿ ولقد أَخَذْ نَا آلَ فَرعونَ بِالسِّنينَ ونَقْصٍ من الثَّمَرَاتَ لَعَلَّهُمْ يَذَّ كُرُونَ ﴾ (٢) .

#### [ المأمور به النهى عنه ]

عنها ، فنى مثل قوله تعالى : ﴿ وَمَن جَاء بِالسّيئة فلا يجزى الذين عملوا السّيئات جاء بالحسنة فله خير منها ، ومن جاء بالسيئة فلا يجزى الذين عملوا السيئات . إلا ما كانوا يعملون ﴾ (٣) ، وقوله تعالى : ﴿ إِن الحسنات يُذْهِبْنَ السّيئات . ذكرى للذا كرين ﴾ (٤) وقوله تعالى : ﴿ فأولئك يُبدِّلُ الله سيئاتهم حسنات ، وكان الله غفوراً رحما ﴾ (٥) .

#### [ معنى التعبير « بما أصابك » ]

• وهنا قال ﴿ ما أصابك من حسنة فمن الله ، وما أصابك من سيئة فمن نفسك ﴾ ولم يقل: وما فعلت ، وما كسبت ، كما قال ( وما أصابكم من مصيبة فبا كسبت أيديكم ) (٢) وقال تعالى ﴿ فاعلم أنما يريد الله: أن يصيبهم ببعض ذنوبهم ﴾ (٧) وقال تعالى ﴿ قل: هل تَرَبَّصُونَ بنا إلا إحدى الله ندَيَيْن ؟ ونحن نتربص بكم أن يصيبكم الله بعذاب من عنده أو بأيدينا ﴾ (٨) وقال تعالى ﴿ وقال تعالى أَنْ يَصِيبُهُم مِنْ مَا صَعُوا قارعة تحل قريبًا من دارهم ﴾ (٢٠) ، وقال تعالى من دارهم الله وقال تعالى الله وقال تعالى وقال تعالى وقال تعالى الله وقال تعالى الله وقال تعالى الله وقال تعالى الله وقال تعالى وقال تعالى الله وقال الله وقال

<sup>(</sup>١) الأعراف ١٣٠ . (٢) الأعراف ١٢٩ .

<sup>(</sup>٣) القصص ٨٤ . ﴿ ﴿ ﴿ ﴾ القصص ١١٤ع .

<sup>(</sup>٠) الفرقان ٧٠ . (٦) الشورى ٣٠ .

<sup>(</sup>٧) الماثلة ٥٠.(٨) التوبة ٥٠.

<sup>(</sup>٩) الرعد ٣٣. (١٠) المائدة ١٠٩.

﴿ وَبَشِّرِ الصَّارِينِ الذينِ إِذَا أَصَابِتُهُم مَصِيبَةٌ قَالُوا : إِنَا لِلَّهُ وَإِنَا إِلَيْهُ واجمون ﴾(١٠) .

فلهذا كان قوله: «ما أصابك من حسنة » و «من سيئة » متناول لما يصيب الإنسان ، ويأتيه من النعم التي تسره ، ومن المصائب التي تسوءه .

#### [آراء المفسرين]

٣ — فالآية متناولة لمذا قطعاً . وكذلك قال عامة المفسرين .

قال أبو العالية : « إن تصبهم حسنة يقولوا : هذه مع عند الله » قال : هذه في السراء « وإن تصبهم سيئة يقولوا : هذه من عندك » قال : وهذه في الضراء .

وقال السدى : « إن تصبهم حسنة قالوا » والحسنة الخصب ، ينتج خيولهم وأنعامهم ومواشيهم ، ويحسن حالهم ، وتلد نساؤهم الغلمان « قالوا : هذه من عند الله ، و إن تصبهم سيئة قالوا » \_ والسيئة : الضرر فى أموالهم ، تشاؤماً بمحمد \_ « قالوا : هذه من عندك » يقولون : بتركبا ديننا ، واتباعنا محداً أصابنا هذا البلاء فأنزل الله « قل كل من عند الله » الحسنة والسيئة « فما لحؤلاء القوم لا يكادون يفقهون حديثاً ؟ » قال : القرآن .

وقال الوالبي عن ابن عباس : «ما أصابك من حسنة فهن الله » قال : ما فتح الله عليك يوم بدر ، وكذلك قال الضحاك .

وقال الوالبي أيضاً عن ابن عباس: « من حسنة » قال: ما أصاب من الفنيمة ، والفتح فن الله ، قال : « والسيئة » ما أصابه يوم أحد ، إذ شُجَّ في

<sup>(</sup>١) البقرة ١٥٦.

وجهه ، وكُسِرَت رباعيته ، وقال : أما « الحسنة » فأنعم الله بها عليك ، وأما « السيئة » فابتلاك الله بها .

وروى أيضاً عن حجاج عن عطية عن ابن عباس : «ما أصابك من حسنة فمن الله » قال : هذا يوم بدر « وما أصابك من سيئة فمن نفسك » قال : هذا يوم أحد . يقول : ما كان من نكبة : فمن ذنبك ، وأنا قدرت ذلك عليك .

وكذلك روى ابن عبينة عن إسماعيل بن أبى خالد عن أبى صالح : « فن نفسك » قال : فبذنبك ، وأنا قدَّرتها عليك . روى هذه الآثار ابن أبى حاتم وغيره.

وروى أيضاً عن مُطرف بن عبد الله بن الشَّخِير . قال : ما تريدون من القدر ؟ أما تركفيكم هذه الآية التي في سورة النساء : (وإن تصبهم حسنة يقولوا : هذه من عند الله ، وإن تصبهم سيئة يقولوا : هذه من عندك ) ؟ أى من نفسك . والله ماؤكلوا إلى القدر ، وقد أُمِرُوا به ، وإليه يصيرون .

وكذلك فى تفسير أبى صالح عن ابن عباس : « إن تصبهم حسنة » الخصب والمطر « و إن تسبهم سيئة » الجدب والبلاء .

وقال ابن قتيبة « ما أصابك من حسنة فمن الله ، وما أصابك من سيئة فمن نفسك » قال: الحسنة: النعمة، والسيئة: البلية.

وقد ذكر أبو الفرج فى قوله: « ما أصابك من حسنة \_ ومن سيئة » ثلاثة أقوال:

أحدها: أن « الحسنة » ما فتح الله عليهم يوم بدر: ، و « السيئة » ما أصابهم يوم أحد. قال: رواه ابن أبي طلحة وهو الوالبي: \_ عن ابن عباس . قال: والثاني: « الحسنة » : الطاعة . و « السيئة » : للمسية قاله أبو العالية .

والثالث: « الحسنة » : النعمة ، و « السيئة » : البلية . قاله ابن منبه . وعن أبى العالية نحوه ، وهو أصح .

#### [ رأى ابن تيمية ]

٧ -- قلت : هذا القول المعروف بالإسناد عن أبى العالية ، كما تقدم من تفسيره المعروف الذى يروى عنه هو وغيره ، من طريق أبى جعفر الدارى عن الربيع بن أنس عنه وأمثاله .

وأما الثانى: فهو لم يذكر إسناده ، ولكن ينقل من كتب المفسرين الذين يذكرون أقوال السلف بلا إسناد ، وكثير منها ضعيف ، بلكذب ، لا يثبت عن نقل عنه : وعامة المفسرين المتأخرين أيضاً يفسرونه على مثل أقوال السلف ، وطائفة منهم تحملها على الطاعة والمعصية .

فأما الصنف الأول: فهى تتناوله قطعاً ، كما يدل عليه لفظها وسياقها ومعناها وأقوال السلف.

وأما المعنى الثانى : فليس مواداً دون الأول قطعا ، ولكن قد يقال : إنه مراد مع الأول ، فاعتبار أن ما يهديه الله إليه من الطاعة : هو نعمة فى حقه من الله أصابته ، وما يقع منه من المعصية ؛ هو سيئة أصابته . ونفسه التى عملت السيئة .

وإذا كان الجزاء من نفسه . فالعمل الذئ أوجب الجزاء أولى أن يكون من نفسه ؛ فلا منافاة أن تكون سيئة العمل وسيئة الجزاء من نفسه ، مع أن الجميع مقدَّر كما تقدم . وقد روى عن مجاهد عن ابن عباس : أنه كان يقرأ « فمن نفسك ، وأنا قدَّرتها عليك » .

# 

العصية الثانية ، قد تكون عقوبة الأولى ، فتكون من سيئات الجزاء ، مع أنها من سيئات العمل .

قال النبى صلى الله عليه وسلم \_ فى الحديث المتفق على صحته \_ عن ابن مسعود رضى الله عنه ، عن النبى صلى الله عليه وسلم : « عليكم بالصدق ، فإن الصدق يهدى إلى البر ، والبر يهدى إلى الجنة ، ولا يزال الرجل يصدق ، ويتحرى الصدق ، حتى يكتب عند الله صدوقا ، وإياكم والكذب ، فإن الكذب يهدى إلى الفجور ، والفجور يهدى إلى النار ، ولا يزال الرجل يكذب ، ويتحرَّى الكذب ، حتى يكتب عند الله كذاباً » .

#### [تتابع الحسنات]

وقد ذكر في غير موضع من القرآن مايبين أن الحسنة الثانية: قد تكون من عقوبة قد تكون من عقوبة قد تكون من عقوبة الأولى . قال تعالى : ﴿ ولوأنهم فعلوا مايُوعَظُونَ به لـكان خيراً لهم وأشد تثبيتاً . وإذا لآتيناهم من لدُنًا أجراً عظيا ، ولهديناهم صراطاً مستقيا ﴾ (١) وقال تعالى : ﴿ والذين جاهدوا فينا لَنَهُ دينَهُمْ سُبُلَمَنا ﴾ (٢) وقال تعالى : ﴿ والذين جاهدوا فينا لَنَهُ دينَهُمْ سُبُلَمَنا ﴾ (٢) وقال تعالى : ﴿ والذين أسلموا : ﴿ والذين أسلموا : ﴿ والذين أسلموا : ﴿ وَالله تعالى : ﴿ وَكَتَابُ مِينَ يَهِدى بِهِ الله مِع الله مَع الله عَلَى الله مَع الله عَلَى الله وآمنوا الله وآمنوا

<sup>(</sup>١) النساء ٦٦ – ٦٨ (٢) العنكبوت ٦٩

٣) عمد ٤ ـ ٦ .
 (٣) عمد ٤ ـ ٦ .

<sup>(</sup>٠) المائدة ١٦.

برسوله يَؤْتَكُم كِفْلَيْنِ مَن رحمته ،ويجعل لسكم نوراً تمشون به ،ويغفر لكم الله (١) وقال تعالى : ﴿ وَفِي نُسْخَتِهَا هَدَّى وَرَحَةَ لَلَذِينَ هُمْ لَرِبِهِمْ يَرْ هَبُونَ ﴾ (٢) وقال تعالى ﴿ هَذَا بِيَانَ لَلْنَاسُ وَهَدَى وَمُوعَظَةً لَلْمُتَّقِينَ ﴾ (٣) ، وقال تعالى: ﴿ قُلُّ هُو للذين آمنوا هدًى وشِفاً؛ والذين لايؤمنون في آذانهم وَقُرْمُ وَهُوَ عليهم عَى ﴾ (٤)، وقال تعالى: ﴿ إِن الذين اتقوا إِذَا مَسَّهُمُ طَائَفٌ مِنَ الشَّيْطَانُ تَذَكُّرُوا فإذا هم مبصرون . وَإِخْوَانْهُمْ يَمُدُّونَهُمْ فَي الْغَيِّ ثُمُ لَايْقُصِرُونَ ﴾ (٥٠ . وقال تعالى : ﴿ كَذَلَكَ لَنْصَرَفَ عَنْهُ السُّوءُ وَالْفَحَشَّاءُ ، إِنَّهُ مَنْ عَبَّادُنَا المُخْلَصِينَ ﴾ (٦) ، وقال تعالى : ﴿ وَلَمَا بَلَغَ أَشَدَهُ وَاسْتُوى آنيناهُ حَكُمًّا وَعَلَّمًا وكذلك نجزى المحسنين ﴾ (٧)وقال تعالى ﴿ وَلَمَا بَلَغُ وَاسْتُوَى أَشْدُهُ آتِينَاهُ حُكِمَا وعاماً وكذلك نجزى المحسنين ﴾ (^ ) ، وقال تعالى : ﴿ الذين كفروا وصدوا عن سبيل الله أضل أعمالهم . والذين آمنوا وعملوا الصالحات وآمنوا بما نُرِّلَ على محد \_ وهو الحق من ربهم \_ كفّر عنهم سيئاتهم وأصلح بالهم ، ذلك بأن الذين كفروًا اتبعوا الباطلَ ، وأن الذين آمنوا اتَّبعوا الحق من ربهم كذلك يضرب الله للناس أمثالهم ﴾ (٩) وقال تعالى : ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتقوا الله وقولوا قولاسديداً يُصْلِحْ لـكم أعمالـكم ، ويغفر لـكم ذنوبكم ﴾ (١٠) وقال تعالى : ﴿ قُلُ أَطْيِعُوا اللَّهِ وَأَطْيِعُوا الرَّسُولُ ، فَإِنْ تُولُوا فَإِنَّمَا عَلَيْهِ مَأْحُمِّل وعليكم ما ُحُمِّلْتُمْ، و إن تطيعوه وتهتدوا، وماعلى الرسول إلا البلاغ المبين} (١١) [ تحكم السنة وتحكم الهوى]

• ١ - قال أبوعُثمان النيسابورى: من أُمَّرَ السنة على نفسه \_ قولاً وفعلاً نفسه \_ قولاً وفعلاً نظق بالحكمة ، ومن أُمَّرَ الهوى على نفسه \_ قولاً وفعلا \_ نطق بالبدعة ، لأن الله تعالى يقول: « و إن تطيعوه تهتدوا » .

<sup>(</sup>۱) الحديد ۲۸ . (۲) الأعراف ۱۵۴ . (۳) آل عمران ۱۳۸

<sup>(</sup>٤) فصلت ٤٤ (٥) الأعراف ٢٠١، ٢٠٢(٦) يوسف ٢٤٠

٧٠) يوسف ٢٢. (٨) القصص ١٤. (٩) محمد ١ - ٣٠

<sup>(</sup>١٠) الأحزاب ٧٠، (١١) النور ٤٥.

قات: وقد قال في آخر السورة: ﴿ فَلْمَيَحْذَرِ الذين يخالفون عن أمره، أَن تُصِيبَهُمْ فتنة مُ أَو يصيبَهِم عذابُ أَليم ﴾ (١)، وقال تعالى: ﴿ وَمَا يُشْوِرُ كُمْ أنها إذا جاءت لايؤمنون ، ونُقَلِّبُ أَفَئدتُهُم وأبصارهم كما لم يؤمنوا به أولَ مَوَّة ﴾(٢٠). وقال تعالى: ﴿ إِن الذين تولوا منكم يوم الْتَقَى اَلَجُمْعَانِ إِنَّمَا اسْتَزَّ لَّهُمُ الشيطان ببعض ما كسبوا ، ولقد عفا الله عنهم ﴾ (٣). وقال تعالى: ﴿ وَإِذْ قَالَ موسى لقومه: ياقوم لم تُؤْذُو بَنِي ؟ وقد تعلمون أبى رسول الله إليكم ، فلما زَاغُوا أَزَاغَ اللَّهُ تُلُو بَهُمْ والله لايهدى القوم الفاسقين \_ إلى قوله \_ ومن أظلم ممن افترىعلى الله الكذب وهو يدعى إلى الإسلام والله لا يهدى القوم الظالمين ﴾ (٤) وقال تعالى: ﴿وَقَالُوا : قَلُوبِنَا غُلْفُ ۖ. بَلِ لَعْنَهُمَ اللَّهُ بَكَفُرَهُمْ فَقَلَيْلًا مَا يُؤْمِنُونَ﴾ (٥٠) وقال تعالى أيضاً: ﴿ وقولهم قاوبنا غُلْفُ \*. بل طبع الله عليها بكفرهم فلايؤمنون إلا قليلاً﴾ (٦٠). وقال تعالى: ﴿ فَجُهِتَ الذَى كَفَر. والله لا يهدى القوم الظالمين)(٧) وقال تعالى : ﴿ ويوم حُنين إِذَ أَعجبتُكُم كَثَرَ تَكُمْ فَلْمَ نَفْنَ عَنَكُمْ شَيْئًا وَضَاقَتَ عليكم الأرض بما رَحْبَتْ . ثم وَلَيْتُمْ مدبرين ، ثم أنزل الله سَكِينَتُه على رسوله وعلى المؤمنين وأنزل جنوداً لم تروها ، وعَذَّبَ الذين كفروا ﴾ (^^ وقال تعالى فى النوعين: ﴿ إِذْ يُوحَى رَبُّكَ إِلَى الْمَلاثُكَةُ : أَنَّى مَعَكُمْ فَتُمُّبُّتُوا الذين آمنوا . سألقى قلوب الذين كفروا الرُّعْبَ . فاضر بوا فوق الأعناق، واضربوا منهم كل َبنان. ذلك بأنهم شاقوا الله ورسوله ﴾ (٥٠) . وقال تعالى : ﴿ سنلقى فى قلوب الذين كفروا الرُّعْبَ بما أشركوا بالله مالم ينزِّلْ به سلطانًا ، ومأواهم النار ، وبئس مثوى الظالمين ﴾ (١٠). وقال تعالى: ﴿ هُو الذي أُخْرِجُ الذين كفروا من أهل الكتاب من ديارهم لأول الحشر ، ماظننتم أن يخرجوا

<sup>(</sup>٣) آل عمران ١٥٠٠ . (٤) الصف ٥ ـ ٧ . (٠) البقرة ٨٨٠

 <sup>(</sup>٦) النساء ١٥٥ . (٨) البقرة ٢٥٨ . (٨) التوبة ٢٥٣٠.

<sup>(</sup>٩) الأنفال ١٢ ، ١٣ . (١٠) آل عمران ١٥١ .

وظنوا أنهم مَانِعتُهُمْ حِصونهم من الله ، فأتاهم الله من حيث لم يَحْتَسِبُوا ، وقذَف في قلوبهم الرُّعْبَ ، يُخَرِّ بُونَ بيوتهم بأيديهم وأيدى المؤمنين فَاعْتَبروا يا أولى الأبصار ، ولولا أن كتب الله عليهم الجلاء لعذَّ بهم في الدنيا ولهم في الآخرة عذاب النار ، ذلك بأنهم شاقوا الله ورسوله ، ومن يشاق الله فإن الله شديد العقاب ﴿ (١)، وقال تَعالى: ﴿ إِنَّ يَضُرُّ وَكُمْ إِلَّا أَذَّى ، و إِن يَقَاتُلُوكُمْ يُو َلُّوكُمْ الأدبار ثم لايُـنْصَرُونَ ، ضربت عليهم الذِّلة أينا ثُقفوا ، إلا بحبل من الله ، وحَبْل من الناس، وباءوا بغَضَب من الله وضُربت عليهم المسكنة ، ذلك بأنهم كانوا يُكفرون بآيات الله ، ويقتلون الأنبياء بغير حق ، ذلك بما عصوا وكانوا يعتدون ﴾ (٢)، وقال تعالى : ﴿ ترى كثيراً منهم يتولون الذين كفروا ، لبئس ماقدً مت لهم أنفسهم: أن سَخطَ الله عليهم، وفي العذاب هم خالدون ، ولو كانوا يؤمنون بالله والنبي وما أنزل إليه ما اتخذوهم أولياء ، ولكن كثيراً منهم فاسقون ﴾ (٣) وقال تعالى : ﴿ولتجدنَّ أقربهم مودَّة للذين آمنوا الذين قالوا : إنا نصارى . ذلك بأن منهم قسيسين وزهبانًا ، وأنهم لايستكبرون ﴾ (٤) . قال تعالى: ﴿ فَهَلْ عَسَيْتُمْ إِن تُولِيتِمِ أَن تَفْسَدُوا فِي الأَرْضِ وَتَقَطِّمُوا أَرْحَامُكُم؟ أُولَتُكَ الذين لعنهم الله ، فأصَّهم وأعمى أبصارهم ، أفلا يتدبرون القرآن! أم على قلوب أقفالها ؟ إن الذين ارتَدُّوا على أدبارهم ، من بعد ماتعين لهم الهدى: الشيطانُ سَوَّلَ لهم ، وأملى لهم . ذلك بأنهم قالوا للذين كُو هُوا مانَزَّلَ الله . سنطيعكم في بعض الأمر، والله يعلم إسرارهم الله ، وقال تعالى : ﴿ ومنهم من عاهد الله لئن آنانا من فضله لَنصَّد قَنَّ ، ولنكو بن من الصالحين. فلما آناهم من فَصَلَهُ بَخِلُوا بَهُ ، وتولُّوْا وهم معرضون . فَأَعْقَبَهُمْ نَفَاقًا في قلوبهم إلى يوم

 <sup>(</sup>۱) الحشر ۲ \_ ٤ .
 (۲) آل عمران ۱۱۱ ، ۱۱۲ .

<sup>(</sup>٣) المائدة ٨٠ ، ٨١ . (٤) المائدة ٨٠ .

<sup>(</sup>ه) محد ۲۲ ـ ۲۲ .

عَلْمَةُوْنَهُ ، بِمَا أَخْلَفُوا الله ماوعَدُوهُ وبِمَا كَانُوا يَكَذَبُونَ ﴾ (٢) ، وقال تعالى : 
﴿ فَإِنْ رَجَعَكَ الله إلى طَائْفَة منهم فاستأذنوك للخروج ، فقل : لَنْ تَخْرِجُوا 
مَعِي أَبِداً ، ولن تقاتلوا معى عدواً ، إنكم رضيتم بالقعود أول مرة ، فاقعدوا 
مع الخالفين ﴾ (٢) ، وقال تعالى فى ضد هــــــــذا : ﴿ وعدكم الله مفانم كثيرة 
تأخذونها ، نَعَجَّلَ لَكُم هذه ، وكُفَّ أيدى الناس عنكم ، ولتكون آية 
للمؤمنين ، ويَهُدي كُمْ صراطاً مستقيا \_ إلى قوله \_ ولوقاتلكم الذين كفروا 
لولون تجد لسنة الله تبديلا ﴾ (٢) .

وتوليتهم الأدبار: ليس مما نهوا عنه ، ولسكن هو من جزاء أعمالهم ، وهذا باب واسع.

# 

\ \ - وإذا كانت السيئات التي يعملها الإنسان قد تسكون من جزاء سيئات تقدمت \_ وهي مضرة \_ جاز أن يقال: هي مما أصابه من السيئات ، وهي بذنوب تقدمت.

وعلى كل تقدير : فالذنوب التي يعملها : هي من نفسه ، وإن كانت مقدَّرة عليه ؛ فإنه إذا كان الجزاء ـ الذي هو مسبب عنها من نفسه ـ فعمله الذي هو ذلك الجزاء من نفسه بطريق الأولى . وكان النبي صلى الله عليه وسلم يقول في خطبته : « نعوذ بالله من شرور أنفسنا ، ومن سيئات أعمالنا » .

 <sup>(</sup>١) التوبة ٥٠ ـ ٧٧.

<sup>(</sup>٣) الفتح ٢٠ ــ ٢٣ .

وقال له أبو بكر رضى الله عنه : عَلِّمنى دعا، ، فقال : « قل : اللهم فاطر السموات والأرض ، عالم الغيب والشهادة ، رَبِّ كُل شيء ومليكه ، أشهدأن لا إله إلا أنت . أعوذ بك من شر نفسى ، وشر الشياطين وشَرَكه ، وأن أقترف على نفسى سوءًا ، أو أُجُرَّه إلى مسلم — قُلهُ : إذا أصبحت ، وإذا أمسيت ، وإذا أخذت مضجعك » .

فقد بَيِّن أن قوله « فهن نفسك » يتناول العقوبات على الأعمال ، ويتناول الأعمال ، مع أن السكل بقدر الله .

#### فص\_ل [ الرد على القدرية <sub>]</sub>

١٢ — وليس للقدرية أن يحتجوا بالآية لوجوه:

منها: أنهم يقولون: فعل العبد \_ حسنة كان، أو سيئة \_ هو منه \_ لامن الله ؛ بل الله قد أعطى كل واحد من الاستطاعة ما يفعل به الحسنات والسيئات ؛ لكن هذا عندهم: أحدث إرادة فعل بها الحسنات . وهذا أحدث إرادة فعل بها السيئات ؛ وليس واحد منهمامن إحداث الرب عندهم.

والقرآن قد فرق بين الحسنات والسيئات ، وهم لايفرقون في الأعمال بين الحسنات والسيئات ، إلا من جهة الأمر . لامن جهة كون الله خلق فيه الحسنات دون السيئات : بل هو عندهم لم يخلق لاهذا ولاهذا .

ولكن منهم من يقول: بأنه يحدث من الأعمال الحسنة والسيئة: ما يكون جزاء. كما يقول أهل السنة.

لكن على هذا: فليست عندهم كل الحسنات من الله. ولا كل السيئات بل بعض هذا، وبعض هذا.

الثانى: أنه قال: «كل من عندالله » فجعل الحسنات من عندالله ، كما جعل

السيئات من عند الله ، وهم لا يقولون بذلك في الأعمال . بل في الجزاء .

وقوله بعد هـذا : ﴿ مَا أَصَابِكَ مَنْ حَسَنَةً ﴾ مثل قوله : ﴿ وَإِنْ تَصِبْهِمْ حَسَنَةً ﴾ مثل قوله : ﴿ وَإِنْ تَصِبْهُمْ حَسَنَةً ﴾ .

الثالث: أن الآية بها: النعم، والصائب \_ كما تقدم \_ وليس القدرية الْحِبُّرة أن تحتج بهذه الآية على نفى أعمالهم التي استحقوا بهاالعقاب، فإنقوله: «كل من عندالله » هو النعم والمصائب ، ولأن قوله : « ما أصابك من حسنة فن الله ، وما أصابك من سيئة فن نفسك » حجة عليهم ، وبيان أن الإنسان هُو فَاعَلَ السَّيِّئَاتِ ، وأنه يستحق عليهاالعقابِ ، والله ينعم عليه بالحسنات\_عملها وجزائها \_ فإنه إذا كأن ما أصابهم منحسنة فهو من الله \_ فالنعم من اللهسواء كانت ابتداء أو كانت جزاء . وإذا كانت جزاء ـ وهي من الله ـ : فالعمل الصالح الذي كان سببها: هو أيضًا من الله أنعم بهما الله على المبد، و إلا فلوكان هو من نفسه كاكانت السيئات من نفسه \_ لـكان كل ذلك من نفسه، والله تعالى قد فرَّق بين النوءين في الكتابة والسنة . كما في الحديث الصحيح الإلهى ، عن الله ـ ﴿ وَعِمَادَى ، إنَّمَا هِي أَعَمَالُكُمْ أُوفَيْكُمْ إِوْهَا فَمَنْ وَجَدْ خَيْرًا فليحمد الله ، وَمَنْ وجد غير ذلك ، فلا يلومنَّ إلا نفسه » وقال تعالى ﴿ أَوَ لَمَّا أصابتكم مصيبة قد أصبتم مِثْلَيْهَا . قاتم : أنَّى هذا ؟ قل : هو من عند أنفسكم )(١) وقال تعالى : ﴿ وَإِنْ تَصْبُهُمْ سَيَّنَةً مِمَا قَدْمَتُ أَيْدِيهُمْ إِذَا هُمْ يَقْ نَطُونَ ﴾ (٢) وقال تعالى : ﴿ ظهر الفساد في البر والبحر عما كسبت أيدى الناس ، لِيُذرِيقُهُم بعض الذي عملوا لعلهم يرجعون (٢٠) وقال تعالى ﴿وماظلمناهم ولكن ظلموا أنفسهم ﴾ (٤) ، وقال تعالى : ﴿ وَمَا ظَلَّمُنَاهُمُ وَلَـكُنْ كَانُوا هُمَّ الظالمين ﴾ (٥) وقال تعالى: ﴿ لَأَمْلَأُنَّ جَهْمَ منك وعمن تبعك منهم أجمين} (٦)

 <sup>(</sup>١) آل عمران ١٩٠٠ . (٣) الروم ٣٦٠ . (٣) الروم ٤١٠.

<sup>(</sup>٤) مود ۱۰۱، (٠) الزخرف ٧٦، (٦) س ٨٠٠

وقال تمالى للمؤمنين: ﴿ولَـكُنِ اللهِ حَبَّبَ إِلَيْكُمُ الْإِيمَانَ وَزَيَّنَهُ فَي قَاوِبَكُمْ وَكُرَّهُ إِلَيْكُمُ الرَّاشِدُونَ ﴾ (١) وَكُرَّهُ إِلَيْكُ هُمْ الرَّاشِدُونَ ﴾ (١) وقد أمروا أن يقولوا في الصلاة: ﴿ إهدنا الصِّر اط المستقيم . صراط الذين أنعمت عليهم ، غير المغضوب عليهم ولا الضالين ﴾ .

# 

حيث قال: « كل من عند الله » ثم فرق بين الحسنات والسيئات ، فقال: حيث قال: « كل من عند الله » ثم فرق بين الحسنات والسيئات ، فقال: « ما أصابك من حسنة فمن الله ، وما أصابك من سيئة فمن نفسك » ، وهذا من قلة فهمهم ، وعدم تدبرهم الآية ، وليس فى الآية تناقض ، لافى ظاهرها ولا فى باطنها ، لا فى لفظها ولا فى معناها ، فإنه ذكر عن المنافقين ، والذين فى قلوبهم مرض ، الناكسين عن الجهاد ماذكره بقوله : ﴿ أَينا تَكُونُوا يدركُمُ للوت ولوكنتم فى بروج مشيدة ، وإن تصبهم حسنة يقولوا : هذه من عند الله ، وإن تصبهم سيئة يقولوا : هذه من عند الله ، وإن تصبهم حسنة يقولوا : هذه من عند صلى الله عليه وسلم ، أى بسبب ما أمرتنا من دينك والرجوع عماكنا عليه . أصابتنا هذه السيئات ؛ هى المصائب ، هو أمرهم بها .

وقولهم « من عندك » تتناول مصائب الجهاد التي توجب الهزيمة ، لأنه أمرهم بالجهاد ، وتتناول المصائب أيضاً مصائب الرزق على جهة التشاؤم والتطيّر، أى هذا عقوبة لنا بسبب دينك . كاكان قوم فرعون يتطيرون بمومى و بمن معه

<sup>(</sup>١) الحجرات ٧ .

وكما قال أهل القوية للمرسلين: ﴿ إِنَا تَطَيَّرُنَا بَكُم ﴾ (٢) وكما قال السكفار من ثمود لصالح ولقومه: ﴿ اطيرنا بك وبمن معك ﴾ (٢) فسكانوا يقولون عما يصيبهم من الحرب والزلزال والجواح والقتل ، وغير ذلك ثما يحصل من العدو \_ هو منك لأنك أو تنا بالأعمال الموجبة لذلك ، ويقولون عن هذا ، وعن المسائب السماوية : إنها منك ؛ أى بسبب طاعتك لك ، واتباعنا لدينك : أصابتنا هذه المصائب ، كما قال تعالى : ﴿ ومن الناس من يعبد الله على حرف ، فإنه أصابه خير اطمأن به ، وإن أصابته فتنة انقلب على وجهه ، خسر الدنيا والآخرة ﴾ (٢).

فهذا يتناول كل من جعل طاعة الرسول ، وفعل ما بعث به : مسبباً لشر أصابه : إما من السماء ، وإما من آدمي . وهؤلاء كثيرون .

لم يقولوا: «هذه من عندك » بمعنى: أنك أنت الذى أحدثتها ، فإنهم يعلمون أن الرسول صلى الله عليه وسلم لم يحدث شيئًا من ذلك ، ولم يكن قولهم « من عندك » خطابًا من بعضهم لبعض ، بل هو خطاب لارسول صلى الله عليه وسلم .

#### [قول أعداء الرسل ]

وكان تارة يقدحون فيا جاء به ، ويقولون : ليس هذا لما أمر الله به ، ولو كان مما أمر الله به : لما جرى على أهله هذا البلاء .

<sup>(</sup>۱) پس ۱۸ . (۲) النمل ۷۷ . (۳) الحج ۱۱.

وتارة لايقد حون في الأصل؛ لكن يقد حون في القضية للعينة فيقولون: هذا بسوء تدبير الرسول. كما قال عبد الله بن أبي بن سلول يوم أحد \_ إذكان رأيه مع رأى النبي صلى الله عليه وسلم: أن لا يخرجوا من المدينة \_ فسأله صلى الله عليه وسلم ناس بمن كان له رغبة في الجهاد: أن يخرج ، فوافقهم ، ودخل بيته والجبس لأمته . فلما البس لأمته ندموا . وقال للنبي صلى الله عليه وسلم : « أنت أعلم . فإن شئت أن لا نخرج ، فلا نخرج ، فقال : ما ينبغي لنبي إذا لبس لأمته أعلم . فإن شئت أن لا نخرج ، فلا عدوه » يعنى : أن الجهاد يلزم بالشروع ، كما يلزم الحج . لا يجوز ترك ما شرع فيه منه إلا عند العجز بالإحصار في الحج .

# 

۱۵ — والمفسرین ذکروا فی قوله: « و إن تصبهم سیئة یقولوا : هذه
 من عندك » هذا وهذا .

فعن ابن عباس ، والسدى ، وغيرها : أنهم يقولون هذا تشاؤماً بدينه . وعن عهد الرحمن بن زيد بن أسلم . قال بسوء تدبيرك \_ يعنى كما قاله عبد الله ابن أبى وغيره بوم أحد \_ وهم كالذين ﴿ قالوا لإخوانهم وقعدوا لو أطاعونا ما قتلوا ﴾ .

فبكل حال قولهم: « من عندك » هو طعن فيا أمر الله به ورسوله: من الإيمان والجهاد ، وجعل ذلك هو الموجب المصائب التي تصيب المؤمنون المطيّعين . كما أصابتهم يوم أحد . وتارة تصيب عدوهم ، فيقول الكافرون: هذا بشوّم هؤلاء . كماقال أصحاب القرية للمرسلين : « إنا تطيرنا بكم » ، وكما قال تمالى عن آل فرعون : ﴿ فَإِذَا جَاءتُهُم الحسنة ، قالوا لنا هذه . و إن تصبهم قال تمالى عن آل فرعون : ﴿ فَإِذَا جَاءتُهُم الحسنة ، قالوا لنا هذه . و إن تصبهم

سيئة يطيروا بموسى ومن معه ، ألا إنما طائرهم عند الله . ولكن أكثرهم لا يعلمون (١) ، وقال الله تعالى عن قوم صالح : ﴿قالوا اطَّ يَرْنا بكو بمن معك. قال : طائر كم عند الله . بل أنتم قوم تفتنون (٢) .

ولما قال أهل القرية ﴿ إِنَا تَطَيَّرُنَا بَكُم ، لَئْنَ لَمْ تَنْتَهُوا لَنَرْجَبُكُمُ وَلَيْمَسُنَكُمُمُنَا عذاب أليم ، قالوا : طائركم معكم أئين ذكرتم ؟ بل أنتم قوم مسرفون ﴾ (٣) .

قال الضحاك في قوله: « ألا إنما طائرهم عند الله » يقول: الأمر من وَبَلِ الله . ما أصابكم من أمر ، فن الله ، بما كسبت أيديكم . وقال ابن أ في طلحة عن ابن عباس « معايبكم » وقال قتادة: « عملكم عند الله » .

وفى رواية غير على : عملكم عند الله « ولكنكم قوم تفتنون » أى تبتلون بطاعة الله ومعصيته . رواهما ابن أبي حاتم وغيره .

وعن ابن إسحاق قال: قالت الرسل: « طَائْرَكُمْ مَمْكُمْ » أَى أَعَمَالُـكُمْ . [ معنى « الطائر » ]

١٦ — فقد فسروا « الطائر » بالأعمال وجزائها لأنهم كانوا يقولون :
 إنما أصابنا ما أصابنا من المصائب بذنوب الرسل وأنباعهم .

فبين الله سبحانه . أن طائرهم \_ وهو الأعمال وجزاؤها \_ هو عند الله . وهو معهم . فهو معهم لأن أعمالهم وما قدَّر من جزائها معهم كما قال تعالى : ﴿ وكل إنسان ألزمناه طائره في عنقه ﴾ (٤) وهو من الله . لأن الله تعالى قدَّر تلك المصائب بأعمالهم ، فن عنده تتنزل عليهم المصائب ، جزاء على أعمالهم ، لا بسبب الرسل وأتباعهم .

وفى هذا يقال: إنهم إنمايجزون بأعمالهم ، لا بأعمال غيرهم . ولذلكقال

<sup>(</sup>١) الأعراف ١٣١ . (٢) النمل ٤٧ .

 <sup>(</sup>۳) يس ۱۸ ، ۱۹ ، ۱۹ .
 (۳) الحسنة والسيئة )

فى هذه الآية \_ لماكان المنافقون والكفار ومن فى قلبه مرض يقول : هذا الذى أصابنا هو بسبب ما جاء به محمد ، عقوبة دينية وصل إلينا \_ بيَّن سبحانه : أن ما أصابهم من المصائب إنما هو بذنوبهم .

فني هذا ردّ على من أعرض عن طاعة الرسول صلى الله عليه وسلم لئلا تصيبه تلك المسائب ، وعلى من انتسب إلى الإيمان بالرسول ، ونسبها إلى فعل ما جاء به الرسول ، وعلى ما أصابته مع كفره بالرسول، ونسبها إلى ما جاء به الرسول .

# فصــــــل [ طاعة الرسول ، فتح وخير ]

١٧ - والمقسود: أن ما جاء به الرسول صلى الله عليه وسلم سبباً لشيء من المصائب. ولا تكون طاعة الله ورسوله قط سبباً لمسيبة ، بل طاعة الله والرسول لا تقتضى إلا جزاء أصحابها بخيرى الدنيا والآخرة . ولكن قد تصيب المؤمنين بالله ورسوله مصائب بسبب دنوبهم ، لابما أطاعوا فيه الله والرسول ، كما لحقهم يوم أحد بسبب دنوبهم ، لا بسبب طاعتهم الله ورسوله صلى الله عليه وسلم .

#### [ الابتلا.]

١٨ — وكذلك ما ابتلوابه في السواء والضراء والزلزال: ليسهوبسبب نفس إيمانهم وطاعتهم ، ولكن امتحنوا به ، ليتخلصوا بما فيهم من الشر ، وفتنوا به كما يفتن الذهب بالنار ، ليتميز طيبه من خبيثه والنفوس فيها شر ، والامتحان يمحص المؤمن من ذلك الشر الذي في نفسه ، قال تعالى ﴿ وتلك الأيام نداولها بين الناس ، وليعلم الله الذين آمنوا ، ويتخذ منكم شهداء ، والله لا يحب الظالمين ، وليمحص الله الذين آمنوا ، ويمحق الكافرين ﴾ (١٥ قال

<sup>(</sup>۱) آل عمران ۱۶۰ ، ۱۶۱ .

تعالى ﴿ وليبتلى الله ما فى صدوركم وليمِّص ما فى قلوبكم ﴾ (١) ولهذا قول صالح عليه السلام لقوله « طائركم عند الله ، بل أنتم قوم تفتنون » .

#### [ المائب أجر للمؤمنين ]

١٩ — ولهذا كانت المصائب تكفر سيئات المؤمنين ، وبالصبر عليها ترتفع درجاتهم ، وما أصابهم فى الجهاد من مصائب بأيدى العدو ، فإنه يعظم أجرهم بالصبر عليها .

وفى الصحيح عن النبى صلى الله عليه وسلم قال « ما من غازية يغزون فى سبيل الله ، فيسلمون ويغنمون إلا تعجلوا ثلنى أجرهم ، و إن أصيبوا وأخفقوا : ثم لهم أجرهم » .

وأما ما يلحقهم من الجوع والعطش والتعب: فذاك يكتب لهم به عمل صالح ، كما قال تعالى ﴿ ذلك بأنهم لا يصيبهم ظمأ ، ولا نصب ، ولا مخصة في سبيل الله ولا يطؤون موطئاً يغيظ الكفار ولا ينالون من عدو نَيْلاً إلا كتب لهم به عمل صالح ، إن الله لا يضيع أجو المحسنين ﴾ (٢).

وشواهد هذا كثيرة .

### فصـــل [ محمد لایأتی ــ من عند نفسه ــ لابنعمة ولا بمصیبة ]

• ٢ - والمقصود: أن قوله « وإن تصبهم حسنة يقولوا هذه من عندالله وإن تصبهم سيئة يقولوا هذه من عندك قل: كل من عند الله » فإنهم جعلوا ما يصيبهم من المصائب بسبب ما جاءهم به الرسول ، وكانوا يقولون : النعمة التى تصيبنا هى من عندالله ، والمصيبة من عند محمد . أى بسبب دينه وما أمر به .

<sup>(</sup>١) آل عمران ١٥٤ (٢) التوبة ١٧٠٠

فقال تعالى: قل هذا وهذا من عبد الله . لا من عند محمد لا يأثى لا بنعمة ولا بمصيبة : ولهذا قال بعد هذا : « فما لهؤلاء القوم لا يكادون يفقهون حديثاً ؟ » .

قال السدى وغيره: هو القرآن؛ فإن القرآن إذا هم فقهوا ما فيه تبين لهم أنه إنما أمرهم بالخير، والعدل والصدق، والتوحيد. لم يأمرهم بما يكون سبباً للشر مطلقاً. للمصائب، فإنهم إذا ما فهموا ما في القرآن علموا أنه لا يكون سبباً للشر مطلقاً.

وهذا بما يبين أن ما أمر الله به يعلم بالأمر به حسنه ونفعه ، وأنه مصلحة للعباد . وليس كما يقول من يقول : قد يأمر الله العباد بما لا مصلحة لهم فيه إذا فعلوه ، بل فيه مضرة لهم .

فإنه لوكان كذلك ليكان قد يصدقه المتطيرون بالرسل وأتباعهم .

\* \* \*

ويما يوضح ذلك أنه لما قال « ما أصابك من حسنة فهن الله وما أصابك من سيئة فهن نفسك » قال بعدها : « وأرسلناك للناس رسولا . وكنى بالله شهيداً » فإنه قد شهد له بالرسالة بما أظهره على يديه من الآفات والمعجزات . وإذا شهد الله له كنى به شهيداً . ولم يضره جعد هؤلاء لرسالته ، بما ذكروه من الشُّبه التي هي عليهم لا لهم ، بما أرادوا أن يجعلوا سيئاتهم وعقوباتهم من الشُّبه التي هي عليهم لا لهم ، بما أرادوا أن يجعلوا سيئاتهم وعقوباتهم حجة على إبطال رسالته . والله تعالى قد شهد له : أنه أرسله للناس رسولا ، فسكان ختم الكلام بهذا إبطالا لقولهم ، إن المصائب من عند الرسول . ولهذا قال بعد هذا « من يطع الرسول فقد أطاع الله . ومن تولّى فها أرسلناك عليهم حفيظاً » .

#### فصــــل [ إبطال قول الجهمية والجبرية ]

٢١ - وكانفيا ذكره إبطال لقول الجهمية المجبرة ونحوهم ، ممن يقول:
 إن الله قد يعذب العباد بلا ذنب. وأنه قد يأمر العباد بما لا ينفعهم ، بل بما يضرهم ، فإن فعلوا ما أمرهم به حصل لهم الضرر ، وإن لم يفعلوه عاقبهم .

يقولون هذا ومثله ، ويزعمون أن هذا لأنه يفعل ما يشاء .

والقرآن يرد على هؤلاء منوجوه كثيرة ، كايرد على للمكذبين بالقدر . فالآية ترد على هؤلاء وهؤلاء ، كما تقدم ، مع احتجاج الفريقين بها . وهي حجة على الفريقين .

#### \* \* \*

فإن قال نفاة القدر : إنما قال فى الحسنة : « هى من الله » وفى السيئة : « هى من نفسك » لأنه يأمر بهذا ، وينهى عن هذا ، باتفاق المسلمين .

قالوا: ونحن نقول: المشيئة ملازمة للأمر. فما أمر به فقد شاءه، وما لم يأمر به لم يشأه. فسكانت مشيئته وأمره حاضة على الطاعة دون المعصية ؟ فلهذا كانت هذه منه دون هذه.

قيل: أما الآية: فقد تبين أن الذين قالوا: « الحسنة من عند الله ، والسيئة من عندك » أرادوا: من عندك يا محمد ، أى بسبب دينك ، فعلوا رسالة الرسول هي سبب المصائب. وهذا غير مسألة القدر.

و إذا كان قد أريد : أن الطاعة والمعصية ــ بما قد قيل ــ كان قوله :

﴿ كُلُّ مِن عَنْدَ اللهِ ﴾ حجة عليكم كما تقدم .

وقوله بعد هذا: « ما أصابك من حسنة فمن الله وما أصابك من سيئة فمن نفسك » لا ينافى ذلك. بل « الحسنة » أنعم الله بها وبثوابها. و « السيئة »هي

من نفس الإنسان ناشئة ، و إن كانت بقضائه وقدره ، كما قال تعالى : ﴿ من شر ما خلق ﴾ (٢) فمن المخلوقات ماله شر ، و إن كان بقضائه وقدره .

وأنتم تقولون: الطاعة والمعصية هما من إحداث الإنسان ، بدون أن يجمل الله هذا فاعلا وهذا فاعلا ، وبدون أن يخص الله المؤمن بنعمة ورحمة أطاعه بها ، وهذا مخالف للقرآن.

#### فصـــل [ الفرق بين الحسنات والسيئات ]

٢٢ — فإن قيل: إذا كانت الطاعات والمعاصى مقدرة، والنعم والمصائب مقدرة. فما الفرق: الحسنات، التي هي النعم ، والسيئات، التي هي المصائب؟
 فعل هذه من عبد الله ، وهذه من نفس الإنسان؟

قيل: لفروق بينهما:

الفرق الأول: أن نعم الله و إحسانه إلى عباده يقع ابتلاء بلا سبب منهم أصلا ، فهو ينعم بالعافية والرزق والنصر وغير ذلك على من لم يعمل خيراً قط، وينشىء للجنة خلقاً يسكنهم فضول الجنة ، وقد خلقهم فى الآخرة لم يعملوا خيراً . ويدخل أطفال المؤمنين ومجانينهم الجنة برحمته بلا عمل ، وأما العقاب: فلا يعاقب أحداً إلا بعمله .

الفرق الثانى: أن الذى يعمل الحسنات. إذا عملها ، فنفس عمله الحسنات: هو من إحسان الله ، وبفضله عليه بالهداية والإيمان ، كما قال أهل الجنة : ﴿ الحمد لله الذى هدانا لهذا . وما كنا لنهتدى لولا أن هدانا الله ﴾ (٢) .

وفي الحديث الصحيح: « لا عبادي ، إنما هي أعمالكم أحصيها لكم ،

<sup>(</sup>١) الفلق ٢ . (٢) الأعراف ٤٣ .

ثم أوفيكم إياها ، فهن وجد خيراً فليحمد الله ، ومن وجد غير ذلك فلا بلومنًا إلا نفسه » .

فنفس خلق الله لهم أحياء ، وجعله لهم السمع والأبصار والأفئدة ، هو من نعمته . ونفس إرسال الرسول إليهم ، وتبليغه البلاغ المبين الذى اهتدوا به ، هو من نعمته : وإلهامهم الإيمان ، وهدايتهم إليه ، وتخصيصهم بمزيد نعمة حصل لهم بها الإيمان دون الكافرين ، هو من نعمته : كما قال تعالى : ﴿ وَلَكُنُ الله حبَّبِ إليكم الإيمان ، وزيَّنه في قلوبكم ، وكرَّه إليكم الكفر والفسوق والعصيان أولئك هم الراشدون ، فضلا من الله ونعمة ﴾ (١٠) .

فجميع ما يتقلب فيه العالم من خيرى الدنيا والآخرة • هو نعمة محضة منه بلا سبب سابق يوجب لهم حقاً • ولا حول ولا قوة لهم من أنفسهم إلا به • وهو خالق نفوسهم ، وخالق أعمالها الصالحة ، وخالق الجزاء •

فقوله: « ما أصابك من حسنة فمن الله » حق من كل وجه ، ظاهراً وباطناً على مذهب أهل السنة .

وأما « السيئة » فلا تكون إلا بذنب العبد. وذنبه من نفسه • وهو لم يقل: إنى لم أقدر ذلك و لم أخلقه ، بل ذكر للناس ما ينفعهم •

#### وصــــل [ الشكر والاستغفار ]

٢٣ - فإذا تدبَّر العبد علم أن ما هو فيه من الحسنات من فضل الله ،
 فشكر الله • فزاده الله من فضله عملا صالحاً ، و نعماً يفيضها عليه ، و إذا علم أن الشر لا يحصل له إلا من نفسه بذنو به ، استغفر و تاب ، فزال عنه سبب الشر ،

<sup>(</sup>١) الحجرات ٧ ، ٨ ·

فيسكون العبد دائمً شاكراً مستغفراً ، فلا يزال الخير يتضاعف له ، والشر يندفع عنه ، كما كان النبي صلى الله عليه وسلم يقول في خطبته : « الحمد الله » فقشكر الله ثم يقول « نستعينه ونستغفره » نستعينه على الطاعة ، ونستغفره من المعصية ، ثم يقول « ونعوذ بالله من شرور أنفسنا ، ومن سيئات أعمالنا » فيستعيذ به من الشر الذي في النفس ، ومن عقوبة عمله : فليس الشر إلا من نفسه ومن عمل نفسه ، فيستعيذ الله من شر النفس أن يعمل بسبب سيئاته الخطايا ، ثم إذا عمل استعاذ بالله من سيئات عمله ، ومن عقوبات عمله فاستعانه على الطاعة وأسجابها ، واستعاذ به من العصية وعقابها .

فعلم العبد بأن ما أصابه من حسنة فمن الله ، وما أصابه من سيئة فمن نفسه • يوجب له هذا وهذا • فهو سبحانه فرق بينهما هنا ، بعد أن جمع بينهما في قوله : « قل كل من عند الله » •

فَبِيَّنَ أَنِ الحسناتِ والسيئاتِ: النعم والمصائبِ، والطاعاتِ والمعاصى . على قول من أدخلها في « من عند الله » .

ثم بيّن الفرق الذى ينتفعون به • وهو أن هذا الخير من نعمة الله ، فاشكروه يزدكم • وهذا الشر من ذنو بكم فاستغفروه يدفعه عنكم •

قال الله تعالى: ﴿ وما كَانِ الله ليعذِّبهم وأنت فيهم . وما كان الله معذِّبهم وهم يستغفرون ﴾ (١) وقال تعالى ﴿ الرّ كتاب أحكمت آياته ، ثم فصّلت من لدن حكيم خبير . أن لا تعبدوا إلا الله : إننى لكم منه نذير وبشير ، وأن استغفروا ربكم ثم توبوا إليه ، يمتعكم متاعاً حسناً إلى أجل مسى ، ويؤت كل ذى فضل فضله ﴾ (٢) .

# [التأسى بالسعداء]

٢٤ — والمذنب إذا استغفر ربه من ذنبه فقد تأتمي بالسعداء من الأنبياء

<sup>(</sup>١) الأنفال ٣٣.

والمؤمنين كآدم وغيره وإذا أصر واحتج بالقدر . فقد تأسى بالأشقياء ، كإبليس ومن اتبعه من الغاوين .

فكان من ذكره: أن السيئة من نفس الإنسان بذنو به ، بعد أن ذكر: أن الجميع من عند الله ، تنجيها عن الاستغفار والتوبة ، والاستعادة بالله من شر نفسه وسيئات عمله والدعاء بذلك في الصباح وللساء ، وعند المنام ، كما أمر رسول الله صلى الله عليه وسلم بذلك أبا بكر الصديق ، أفضل الأمة ، حيث علمه أن يقول: «اللهم فاطر السموات والأرض ، عالم الغيب والشهادة ، أعوذ بك من شر نفسي وشر الشيطان وشركه ، وأن أقترف على نفسي سوءا ، أو أجره إلى مسلم ».

فيستغفر مما مضي . ويستعيذ مما يستقبل . فيكون من حزب السعداء .

وإذا علم أن الحسنة من الله \_ الجزاء والعمل \_ سأله أن يعينه على فعل الحسنات بقوله ﴿إِيمَاكُ نعبد و إِيمَاكُ نستعين﴾ وبقوله : ﴿ اهدنا الصراط المستقيم ﴾ وقوله : ﴿ ربنا لا تزغ قلوبنا بعد إذ هديتنا ﴾ (١) ونحو ذلك .

وأما إذا أخبر أن الجميع من عند الله فقط، ولم يذكر الفرق: فإنه يحصل من هذه التسوية ، إعراض العاصى والمذنب عن ذم نفسه ، وعن التوبة من ذنوبها ، والاستعادة من شرها . بل وقام فى نفسه ، أن يحتج على الله بالقدر : وتلك حجة داحضة ، لا تبفعه : بل تزيده عذاب وشقاء ، كما زادت إبليس لما قال : ﴿ فَهَا أَعُوبِتَنَى لأَقعدنَ لَمْ صراطك المستقيم ﴾ (٢) وقال ﴿ رب بما أَعُوبِتَنَى لأَزِينَ لَمْم في الأرض ولأَعُوبِنَهُم أَجْعِين ﴾ (٢) :

وكالذين يقولون يوم القيامة : ﴿ لُو أَن الله هدا في لَكنت من المتقين ﴾ (١٠) وكالذين قالوا : ﴿ لُو شَاء الله ما أشركنا ولا آباؤنا ولا حرَّ منا من شيء ﴾ (٥٠).

<sup>(</sup>١) آل عمران ٨٠ (٢) الأعراف ١٦٠ (٣) الحجر ٣٩٠

ع) الزمر ٥٧ . (٥) الأشام ١٤٨ .

فمن احتج بالقدر على ما فعله من ذنوبه ، وأعرض عما أمر الله ، من التوبة والاستغفار ، والاستعانة بالله ، والاستعاذة به ، واستهدائه : كان من أخسر الناس في الدنيا والآخرة . فهذا من فوائد ذكر الفرق بين الجميع .

# 

والسيئة لا يضاعفها ، ولا يؤاخذ على الهم بها . فيعطى صاحب الحسنة من والسيئة لا يضاعفها ، ولا يؤاخذ على الهم بها . فيعطى صاحب الحسنة من الحسنات فوق ما عمل . وصاحب السيئة لا يجزيه إلا بقدر عمله . قال تعالى : ﴿ من جاء بالحسنة فله عشر أمثالها ، ومن جاء بالسيئة فلا يجزى إلا مثلها ، وهم لا يظلمون ﴾ (١) .

الفرق الرابع ـ أن الحسنة مضافة إليه ، لأنه أحسن بها من كل وجه ، كما تقدم . فما من وجه من وجوهها إلا وهو يقتضى الإضافة إليه . وأما السيئة فهو إنما يخلفها بحكمة . وهي باعتبار تلك الحكمة من إحصانه . فإن الرب لا يفعل سيئة قط . بل فعله كله حسن وحسنات . وفعله كله خير .

ولهذا كان النبى صلى الله عليه وسلم يقول فى دعاء الاستفتاح: « والخير بيديك، والشر ليس إليك » فإنه لا يخلق شراً محضاً. بل كل ما يخلقه نفيه حكمة. هو باعتبارهاخير. ولكن قد يكون فيه شر لبعض الناس. وهو شر جزئى إضافى. فأما شركلى، أو شر مطلق، فالرب منزه عنه. وهذا هو الشر الذى ليس إليه.

وأما الشر الجزئى الإضافى : فهو خير باعتبار حكمته . ولهذا لا يضاف

<sup>(</sup>١) الأنعام ١٦٠ .

الشر إليه مفرداً قط. بل إما أن يدخل في عموم المخلوقات ، كقوله : ﴿ وَخَلَقَ كُلُّ شِيءٍ ﴾ (١) .

و إما أن يضاف إلى السبب كقوله: ﴿ مَن شَرَ مَا خَلَقَ ﴾ (٢) . و إما أن يحذف فاعله ، كقول الجن : ﴿ و إِنَا لَا نَدْرَى أَشْرَ أُريد بَمْن فَ الأَرْضُ ، أَمْ أَرَاد بِهِمْ رَبِهِمْ رَشِداً ﴾ (٢) .

#### . . .

#### [ القدر بين المنالين فيه والمسكدبين به ]

٣٦ - وهذا الموضع صل فيه فريقان من الناس الخائضين فى القدر بالباطل: فرقة كذبت بهذا ، وقالت : إنه لا يخلق أفعال العباد ، ولايشاء كل ما يكون ، لأن الذنوب قبيحة ، وهو لا يفعل القبيح ، وإراد تهاقبيحة ، وهو لا يريد القبيح . وفرقة لما رأت أنه خالق هذا كله ولم تؤمن أنه خلق هذا لحكمة ، بل قالت إذا كان يخلق هذا : فيجوز أن يخلق كل شر ، ولا يخلق شيئاً لحكة ، وما ثم فعل تنزه عنه ، بل كل ماكان عمكناً جاز أن يفعله . وجوزوا : أن يأمر بكل كفر ومعصية ، وينهى عن كل إيمان وطاعة ، وصدق وعدل ، وأن يعذب الأنبياء وينعم الفواعنة والمشركين ، وغير ذلك ، ولم يفرقوا بين مفعول . ومفعول .

وهذا منكو من القول وزور ، كالأول . وقال تعالى : ﴿ أَم حسب الذين المتوا وعملوا الصالحات سواء محياهم اجترحوا السيئات : أن نجعلهم كالذين آمنوا وعملوا الصالحات سواء محياهم ومماتهم ؟ ساء ما محملون ﴾ ( قال تعالى : ﴿ أَفنجعل المسلمين كالمجرمين ؟ مال كم كيف تحملون ﴾ ( قال تعالى : ﴿ أَم بجعل الذين آمنوا وعملوا الصالحات كالمفسدين في الأرض ، أم نجعل المتقين كالفجار ﴾ ( أن ) ونحو ذلك ، يوجب

<sup>(</sup>۱) الفرقان ۲ . (۲) الفلق ۲ . (۳) الجن ۱۰ .

<sup>(</sup>٤) الجائية ٢١ . (٠) القلم ٣٠، ٣٦ . (١) س ٢٨ .

أن يفرق بين الحسنات والسيئات ، وبين المحسن والمسىء. وأن من جوَّز عليه التسوية بينهما ، فقد أتى بقول منكر ، وزور ينكر عليه .

#### [ الحكمة في تعذيب الحيوان ]

۲۷ - وليس إذا خلق ما يتأدى به بعض الحيوان : لا يكون فيه حكمة ،
 بل فيه من الحكة والرحمة ما يخنى على بعضهم مما لا يقدر قدره إلا الله .

وليس إذا وقع فى المخلوقات ما هو شر جزئى بالإضافة ، يكون شراً كلياً عاماً ، بل الأمور العامة الكلية لا تكون إلا خيراً ومصلحة للعباد ، كالمطو العام وكإرسال رسول عام .

وهذا مما يقتضى: أنه لا يجوز أن يؤيد الله كذابًا عليه بالمعجزات التى أيَّد بها أنبياء الصادقين ، فإن هذا شر عدام للناس ، يضلهم ويفسد عليهم دينهم ودنياهم وآخرتهم .

وليس هذا كالملك الظالم ، والعدو . فإن الملك الظالم : لابد أن يدفع الله من به الشر أكثر من ظلمه .

وقد قيل : ستون سنة بإمام ظالم ، خير من ليلة واحدة بلا إ.ام .

و إذا قدر كثرة ظلمه ، فذاك ضرر فى الدين ، كالمصائب تكون كفارة لذنوبهم ويثابون عليها ، ويرجمون فيها إلى الله ، ويستغفرونه ويتوبون إليه ، وكذلك ما يسلط عليهم من العدو .

وأما من يكذب على الله ، ويقول ـ أى يدعى ـ أنه نبى : فلو أيده الله تأييد الصادق ، فيستوى الهدى والضلال ، والخير والشر ، وطريق الجنة وطريق النار ، ويرتفع التمييز بين هذا وهذا . وهذا ما يوجب الفساد العام للناس فى دينهم ودنياهم وآخرتهم .

ولهذا أمر النبي صلى الله عليه وسلم بقتال من يقاتل على الدين الفاسد

من أهل البدع ، كالخوارج . وأمر بالصبر على جور الأئمة ، ونهى عن قتالهم والخروج عليهم ، ولهذا قد يمكن الله كثيراً من الملوك الظالمين مدة .

وأما المتنبئون الكذابون: فلا يطيل تمكينهم. بل لابد أن يهلكهم لأن فسادهم عام في الدين والدنيا والآخرة. قال تعالى: ﴿ ولو تقوّل علينا بعض الأقاويل: لأخذنا منه بالمين، ثم لقطعنا منه الوتين ﴾ (١) وقال تعالى: ﴿ أم يقولون افترى على الله كذباً. فإن يشأ الله يختم على قلبك ﴾ (٢) فأخبر: أنه \_ بتقدير الافتراء \_ لابد أن يعاقب من افترى عليه.

#### 

والمجبرة على أنه إذا جاز أن يضل شخصاً : جاز أن يضل كل الناس ، وإذا جاز أن يمذّ على أنه إذا جاز أن يضل شخصاً : جاز أن يضل كل الناس ، وإذا جاز أن يمذّ حيواناً بلا ذنب ولا عوض : جاز أن يعذب كل حى بلا ذنب ولا عوض ، وإذا جاز عليه أن لا يعين واحداً ممن أمره على طاعة أمره ، جازأن لا يعين كل الخلق . فلم يفرق الطائفتان بين الشر الخاص والعام و بين الشر الإضافي والشر المطلق . ولم يجعلوا في الشر الإضافي حكمة يصير بها من قسم الخير .

ثم قال البفاة: وقد علم أنه منزه عن تلك الأفعال. فإنا لو جوزنا عليه هذا لجوزنا عليه تأييد الكذاب بالمعجزات، وتعذيب الأنبياء ولم كوام الكفار، وغير ذلك، مما يستعظم العقلاء إضافته إلى الله تعالى. فقالت المثبتة من الجهمية المجبرة: بل كل الأفعال جائزة عليه، كما جاز ذلك على الخاص: وإنما يعلم أنه لا يفعل بما لا يفعل، أو بفعل ما يعمل: بالخير، خبر الأنبياء عنه. وإلا فهما قدر؛ جاز أن يفعله. وجاز أن لا يفعله ليس في نفس

۲٤ ع - ۲٤ ٠ (۲) الشورى ۲٤ ٠

الأمرسبب ولا حكمة ، ولا صفة تقتضى التخصيص ببعض الأفعال دون بعض بل ليس إلا مشيئة ، نسبتها إلى جميع الحوادث سواء . ترجح أحد المتماثلين بلا مرجح .

فقيل لهم: فيجوز تأييد الكذاب بالمعجز . فلا يبقى المعجز دليلا على صدق الأنبياء - فلا يبقى خبر نبى يعلم به الفرق . فيلزم - مع الكفر بالأنبياء - أن لا يعلم الفرق ، ولا يسمع ولا يعقل .

#### [ المعجزات ]

والكذاب بالمعجزات يستازم تعجيز الهارى تعالى عما به يفوق بين الصادق والكذاب بالمعجزات يستازم تعجيز الهارى تعالى عما به يفوق بين الصادق والكاذب . أو لأن دلالتها على الصدق معلوم بالاضطرار . كما قد بسط الكلام على ذلك فى غير هذا الموضع . وبين خطأ الطائفين وأن هؤلاء الذين اتبعوا جهماً فى الخبر \_ ونفوا حكمة الله ورحته ، والأسباب التى بها يفعل ، وما خلقه من القوى وغيرها \_ هم مبتدعة مخالفون للكتاب والسنة وإجماع السلف ، مع خالفتهم لصريح المعقول . كما أن القدرية النفاة : مخالفون للكتاب والسنة وإجماع والسنة وإجماع الساف ، مع مجالفتهم لصريح المعقول .

#### فيه\_\_\_ل

والمقصود هنا السكلام على قوله: ﴿ ماأصابك من حسنة فمن الله وماأصابك من سيئة فمن نفسك ﴾ وأن هذه تقتضى: أن العبد لا يزال شاكراً مستغفراً •

#### [ إضافة الشر إلى الله ]

الثلاثة . وقد ذكر : أن الشر لا يضاف إلى الله ، إلا على أحد الوجوه الثلاثة . وقد تضمنت الفاتحة للا قسام الثلاثة ، هو سبحانه : الرحمن الذي وسعت

رحمته كل شيء . وفي الصحيح عن النبي صلى الله عليه وسلم : ﴿ أَنه أَرِحَمُ بَعْبَادُهُ مِنْ الْوَالَّذَةِ بُولَدُهَا ﴾ وقد سبقت وغلبت رحمته غضبه ، وهو الغفور الودود ، الحليم الرحيم .

فإرادته : أصل كل خير ونعمة ، وكل خير ونعمة فمنه ﴿ وما بكم من نعمة فن الله ﴾ (١) .

وقد قال سبحانه: ﴿ نبىء عبادى : أنى أنا الغفور الرحيم ﴾ ثم قال : ﴿ وَأَنْ عَذَابِي هُو العَذَابِ الأَلْمِ (٢٠) ﴾ وقال تعالى : ﴿ اعلموا أن الله شديد العقاب وأن الله غفور وحيم ﴾ (٣) فالمغفرة والرحمة من صفاته المذكورة بأسمائه . فهى من موجب نفسه المقدسة ، ومقتضاها ولوازمها .

وأما العذاب: فمن مخلوقاته ، الذى خلقه بحكمة ، هو باعتبارها حكمة ورحمة ، فالإنسان لا يأتيه الخير إلا من ربه وإحسانه وجوده . ولا يأتيه الشر إلا من نفسه . فما أصابه من حسنة : فمن الله . وما أصابه من سيئة : فمن نفسه .

# [خطاب الرسول في القرآن]

٣١ - وقوله: « وما أصابك » إما أن تكون كاف الخطاب له صلى الله عليه وسلم \_ كما قال ابن عباس وغيره \_ وهو الأظهر . لقوله بعد ذلك : ﴿ وأرسلناك للناس رسولا ﴾ .

وإما أن تسكون لكل واحد من الآدميين ، كقوله: ﴿ إِلَا أَيُّهَا الْإِنسَانُ مَا عُرُّكُ بِرِبْكُ الْكُرِيمِ ﴾ (٤) .

لكن هذا ضعيف ، فإنه لم يتقدم هنا ذكر الإنسان ولا مكانه . وإنما تقدم ذكر طائفة قالوا ما قالوه . فلو أريد ذكرهم : لقيل : « ما أصابهم من حسنة فمن الله وما أصابهم من سيئة » .

<sup>(</sup>١) النحل ٥٣ (٢) الحجر ٤٩ ، ٠٠ (٣) المائدة ٩٨ (٤) الانفطار ٦ .

لكن خوطب الرسول بهذا ، لأنه سيد ولد آدم . و إذا كان هذا حكمه كان هذا حكم غيره بطريق الأولى والأحرى . كافى مثل قوله : ﴿ اتق الله ولا تطع الكافرين والمنافقين ﴾ (١) وقوله تعالى : ﴿ لَثِنَ أَشَرَكَ ليحبطن علك ﴾ (٢) وقوله : ﴿ فإن كنت في شكّ بما أنزلنا إليك . فاسأل الذين يقرأون الكتاب من قبلك ﴾ (٣) .

ثم هذا الخطاب نوعان : نوع يختص لفظه به . لكن يتناول غيره بطريق الأولى ، كقوله : ﴿ يَا أَيُّهَا النَّبِي لَمْ تَحَرُّمُ مَا أَحَلَ اللَّهَاكُ ، تَبْتَغَى مَرْضَاةً أَيْمَانَكُم ﴾ ؟ ثم قال : ﴿ قد فَرْضَ الله لَـكُمْ تَحَلَّةً أَيْمَانَكُم ﴾ (٤) .

ونوع: قد يكون خطابه به خطابًا لجميع الناس ، كما يقول كثير من الخطاب له . والمراد غيره .

وليس المعنى أنه لم يخاطب بذلك ، بل هو المقدم . فالخطاب له خطاب لجميع الجنس البشرى ، وإن كان هو لا يقع منه ما نهى عنه . ولا يترك ما أمر به . بل هذا يقع من غيره . كما يقول ولى الأمر للأمير : سافر غداً إلى المكان الفلانى . أى أنت ومن معك من العسكر . وكما ينهى أعز من عنده عن شىء . فيكون نهياً لمن دونه . وهذا معروف من الخطاب .

فقوله: « ما أصابك من حسنة فمن الله . وما أصابك من سيئة فمن نفسك » الخطاب له صلى الله عليه وسلم . وجميع الخلق داخلون في هذا الخطاب العموم ، وبطريق الأولى . بخلاف قوله: « وأرسلناك للناس رسولا » فإن هذا له خاصة . ولكن من يبلغ عنه يدخل في معنى الخطاب . كما قال صلى الله عليه وسلم : « بلفوا عنى ولو آية » وقال : « نصر الله اموءًا سمع منا حديثاً فبلله إلى من لم يسمعه » وقال : « ليبلغ الشاهد الغائب » وقال : « إن العلماء ورثة الأنبياء »

<sup>(</sup>١) الأحراب ١٠ (٧) الزمر ٦٠.

 <sup>(</sup>٣) يونس ٩٤ . (٤) التحريم ١ ، ٢ .

وقد قال تعالى فى القرآن : ﴿ وأوحى إلىَّ هذا القرآن لأنذركم به ومن بلغ ﴾ (١٠) .

## ﴿ أَفَعَالَ اللهِ الْحُسْمَةُ }

٣٢ -- والمقصود هنا : أن « الحسنة » مضافة إليه سبحانه من كلوجه و « السيئة » مضافة إليه لأنه خلقها كما خاق « الحسفة » فلمذا قال : « كل من عند الله » . ثم إنه إنما خلقها لحسكة . ولا تضاف إليه من جبة أنهاسيئة، بل تضاف إلى النفس التي تفعل الشر بها لا لحكمة . فتستحق أن يضاف الشر والسيئة إليها . فإنها لا تقصد بما تفعله من الذنوب خيراً ، يكون فعله لأجله أرجح . بل ما كان هكذا فهو من باب الحسنات · ولهذا كان فعل الله حسناً ، لا يفعل قبيحاً ولا سمئاً قط.

وقد دخل في هذا سيئات الجزاء والعمل، لأن المراد بقوله: « ما أصابك من حسنة \_ ومن سيئة » النعم والمصائب ، كما تقدم . لكن إذا كانت المصيبة من نفسه \_ لأنه أذنب \_ فالذنب من نفسه بطريق الأولى • فالسيئات من نفسه بلا ريب ، و إنما جعلمها منه مع الحسنة بقوله : «كل من عند الله » كما تقدم . لأنها لا تضاف إلى الله مفردة ، بل إما في العموم ، كقوله : «كل من عندالله » . وكذلك الأسماء التي فيها ذكر الشر ، لا تذكر إلا مقرونة ، كقولنا « الضار النافع ، المعطى المانع ، المعز المذل » أو مقيدة ، كقوله : ﴿ إِنَا مِن المجرمين منتقمون ﴾ (٢).

وكل ما خلقه \_ مما فيه شر جزئى إضافى \_ ففيه من الخير العام والحكمة والرحمة أضعاف ذلك .

مثل: إرسال موسى إلى فرعون ، فإنه حصل به التكذيب والهلاك لفرعون وقومه، وذلك شر بالإضافة إليهم، لسكن حصل به .. من النفع العام للخلق إلى (١) الأنعام ١٩٠

<sup>(</sup>٢) السجدة ٢٢

يوم القيامة ، والاعتبار بقصة فرعون \_ ما هو إلا خير عام . فانتفع بذلك أضعاف أضعاف من استضر به . كاقال تعالى : ﴿ فَلَمَا آسَفُونَا انتقَمَنَا مَنْهُمَ فَأَعْرَقْنَاهُمُ أَضْعَانُ مَ فَلَمُ اللَّهُ وَمَثَلًا لللَّهُ خُرِينَ ) (١) وقال تعالى بعد ذكر قصته : ﴿ إِنْ فَي ذَلِكُ لَعْبُرَةً لَمْنَ يَحْشَى ﴾ (٢) .

وكذاك محمد صلى الله عليه وسلم شَقِى برسالته طائفة من مشركى العرب وكفار أهل الكتاب ، وهم الذين كذبوه ، وأهلكهم الله تعالى بسببه ، ولكن سَعِدَ بها أضعاف أضعاف هؤلاء .

ولذلك من شقى به من أهل الكتاب كانوا مبدِّلين محرِّفين قبل أن يبعث الله محمداً صلى الله عليه وسلم ، فأهلك الله بالجهاد طائفة . واهتدى به من أهل الكتاب أضعاف أضعاف أولئك .

والذين أذلهم الله من أهل الكتاب بالقهر والصفار ، أو من المشركين الذين أحدث فيهم الصفار ، فهؤلاء كان قهرهم رحمة لهم ، لئلا يعظم كفرهم ، ويكثر شرهم .

مم بعدهم حصل من الهدى والرحمة لغيرهم ما لا يحصيهم إلا الله . وهم دائماً يهتدى منهم ناس من بعد ناس ببركة ظهور دينه بالحجة واليد .

فالمصلحة بإرساله وإعزازه ، وإظهار دينه ، فيها من الرحمة التي حصلت بذلك ما لا نسبة لها إلى ما حصل بذلك لبعض الناس من شر جزئى إضافى ، لما فى ذلك من الخير والحكمة أيضاً ، إذ ليس فيا خلقه الله سبحانه شر محض أصلا ، بل هو شر بالإضافة .

<sup>(</sup>١) الزخرف ٥٥ ، ٥٦ .

## فصـــل [ الحسناتأمور وجودية ]

۳۳ - الفرق الخامس: أن ما يحصل للإنسان من الحسنات التي يعملها كلها أمور وجودية . أنعم الله بها عليه ، وحصلت بمشيئة الله ورحمته وحكمته وقدرته وخلقه ، ليس في الحسنات أمر عدمي غير مضاف إلى الله ، بل كلها أمر وجودي . وكل موجود وحادث فالله هو الذي يحدثه .

وذلك : أن الحسنات إما فعل مأمور به ، أو ترك منهى عنه . والترك : أمر وجودى . فترك الإنسان لما نهى عنه ، ومعرفته بأنه ذنب قبيح ، وبأنه سبب للعذاب ، وبغضه وكراهته له ، ومنع نفسه منه إذا هويته ، واشتهته وطلبته . كل هذه أمور وجودية ، كما أن معرفته بأن الحسنات كالعدل والصدق \_ حسنة ، وفعله لها أمور وجودية .

ولهذا إنما يثاب الإنسان على فعل الحسنات إذا فعلها محباً لها بنيّة وقصد فعلها ابتفاء وجه ربه ، وطاعة لله ولوسوله ، ويثاب على ترك السيئات إذا تركها بالكواهة لها ، والامتناع منها . قال تعالى: ﴿ولَكُن الله حبّب إليكم الإيمان ، وزيّنه في قلوبكم ،وكرّ م إليكم الكفرو الفسوق و العصيان أو لثك م الراشدون (() وقال تعالى : ﴿ وأما من خاف مقام ربه ونهى النفس عن الهوى فإن الجنة هى المأوى ﴾ (() وقال تعالى : ﴿ إن الصلاة تنهى عن الفحشاء والمنكر ﴾ (٣)

وفى الصحيحين عن أنس عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال: « ثلاث من كنَّ فيه وجد حلاوة الإيمان: من كان الله ورسوله أحب إليه مماسواها، ومن كان يحب المرء لا يحبه إلا لله . ومن كان يكره أن يرجع فى الكفر ـ بعد إذ أنقذه الله منه \_ كا يكره أن يلقى فى النار » .

 <sup>(</sup>١) الحجرات ٧ . (٢) النازعات ٤١ . (٣) العنكبوت ٤٠ .

وفى السنن عن البراء بن عارب عن النبي صلى الله عليه وسلم: «أو ثق عرى الإ عان: الحب في الله ، والبغض في الله ».

وفيها عن أبى أمامة عن النبي صلى الله عليه وسلم: « من أحبَّ لله ، وأبغض لله ، وأعطى لله ، ومنع لله ، فقد استكمل الإيمان » .

وفى الصحيح عن أبى سعيد الخدرى عن النبى صلى الله عليه وسلم قال : « من رأى منكم منكراً فليغيّره بيده ، فإن لم يستطع فبلسانه ، فإن لم يستطع فبقلبه ؛ وذلك أضعف الإيمان » .

وفى الصحيح من حديث ابن مسعود رضى الله عنه ـ لما ذكر الخلوف ـ قال : «من جاهدهم بلسانه فهو مؤمن ، ومن جاهدهم بلسانه فهو مؤمن ، ليس وراه ذلك من الإيمان حية خردل » .

وقد قال تعالى: ﴿ قد كانت لَـكُم أَسُوةَ حَسَنَةً فَى إِبْرَاهِيمُ وَالَّذِينَ مَعْهُ ، إِذَ قَالُوا لَقُومُهُمْ: إِنَا بِرَآءُ مَنْكُمُ وَمَمَا تَعْبَدُونَ مِنْ دُونَ اللهُ . كَغُرِنَا بَكُمُ وَبَدَا بيننا وبينسكم العداوة والبغضاء أبداً ، حتى تؤمنوا بالله وحده ، إلا قول إبراهم لأبيه : لأستغفرن لك ، وما أملك لك من الله من شيء ﴾ (١) .

وقال على لسان الخليل: ﴿ إِنَى براء مما تعبدون ، إلا الذي فطر في فإنه سيهدين ﴾ (٢) وقال: ﴿ أَفَرَأَيْتُم مَا كُنتُم تعبدون أنتُم وآباءكم الأقدمون ؟ فإنهم عدو لى ، إلا رب العالمين ﴾ (٣) وقال: ﴿ فلما أفلت ، قال عاقوم إلى برىء مما تشركون. إنى وجهت وجهى الذي فطر السماوات والأرض حنيفًا وما أنا من للشركين ﴾ (٤) .

فهذا البغض والعداوة والبراءة مما يعبد من دون الله ومن عابديه : هي أمور موجودة في القلب، وعلى اللسان والجوارح ، كما أن حب الله وموالاته

<sup>(</sup>١) المتحنة ٤٠ (٢) الزخرف ٢٦، ٢٧٠

 <sup>(</sup>٣) النمراء ٥٧-٧٧ . (٤) الأنعام ٨٧، ٩٩ .

وموالاة أوليائه: أمور موجودة فى القلب ، وعلى اللسان والجوارح وهى تحقيق قول: « لا إله إلا الله » ، وهو إثبات تأليه القلب لله حباً خالصاً وذلا صادقاً . ومنع تأليه لغيرالله ، وبغض ذلك وكراهته ، فلايعبد إلا الله . ويجب أن يعبده ويبغض عبادة غيره . ويجب التوكل عليه وخشيته ودعاءه ويبغض المتوكل على غيره وخشيته ودعاءه .

فهذه كلها أمور موجودة فى القلب، وهى الحسنات التى يثيب الله عليها .
وأما مجرد عدم السيئات ، من غير أن يعرف أنها سيئة ، ولا يكرهها ،
بل لا يفعلها لكونها لم تخطر بباله ، أو تخطر كا تخطر الجادات التى لا يحبها
ولا يعنضها \_ فهذا لا يثاب على عدم ما يفعله من السيئات ، ولكن لا يعاقب
أيضاً على فعلها ، فكأنه لم يفعلها ، فهذا تسكون السيئات فى حقه بمنزلتها فى
حق الطفل والجنون والبهيمة ، لا ثواب ولا عقاب .

ولكن إذا قامت عليه الحجة بعلمه تحريمها ، فإن لم يعتقد تحريمهاويكرهها وإلا عوقب على ترك الإيمان بتحريمها .

#### فص\_\_\_ل

#### [ هل الترك أمر وجودى أو عدمى ]

٣٤ — وقد تنازع الناس فى الترك: هل هو أمر وجودى أو عدى ؟ والأكثرون على أنه وجودى.

وقالت ظائفة — كأبى هاشم الجبائى — إنه عدى وأن المأمور يعاقب على مجرد عدم الفعل، لاعلى تركر يقوم بنفسه . ويسمون « الدَّمِية » لأنهم رتبوا الذم على العدم المحض .

الأكثرون يقولون: الترك أمروجودى. فلا يثاب من ترك محظور إلا على ترك يقوم بنفسه ، وهو أن ترك يقوم بنفسه ، وهو أن يأمره الرسول صلى الله عليه وسلم بالفعل فيمتنع . فهذا الامتناع أمر وجودى .

ولذلك فهو يشتغل عما أمر به بفعل ضده ، كما يشتغل عن عبادة الله وحده بعبادة غيره ، فيعاقب على ذلك .

## [ الإنسان إما عابد لله أو عابد للشيطان ]

وهذا كان كل من لم يعبد الله وحده فلابد أنه يكون عابداً لغيره يعبد غيره فيكون مشركا . وليس في بنى آدم قسم الث ، بل إما وحد أو مشرك ، أو من خلط هذا بهذا كالمبدلين من أهل الملل ، والنصارى ومن أشبهم من الضلال المنتسبين إلى الإمام . قال الله تعالى : ﴿ فإذا قرأت القرآن فاستعذ بالله من الشيطان الرجيم . إنه ليس له سلطان على الذين آمنوا ، وعلى ربهم يتوكلون . إنما سلطانه على الذين يتولونه والذين هم به مشركون (() وقد قال تعالى : ﴿ إن عبادى ليس لك عليهم سلطان إلامن اتبعك من الغاوين ﴿ (٢) قال إلميس : ﴿ لأزينن لهم في الأرض ولأغويه م أجمين . إلا عبادك منهم المخلصين ﴾ (٢) قال تعالى : ﴿ إن عبادى ليس لك عليهم سلطان إلا من اتبعك من الغاوين ﴾ من الغاوين ﴾ .

فإبليس لايغوى المخلصين ولاسلطان له عليهم ، إنما سلطانه على الغاوين . وهم الذين يتولونه ، وهم الذين به مشركون .

وقوله: « الذين يتولونه والذين هم به مشركون » صفتان لموصوف واحد، فكل من تولاه فهو به مشرك، وكل من أشرك به فقد تولاه.

قال تعالى : ﴿ أَلَمُ أَعَهُدُ إِلَيْكُمُ وَابَنَى آدَمُ أَنَ لَا تَعَبَّدُوا الشَّيْطَانَ ؟ إِنَّهُ لَـكُمُ عَدُو مَبِينَ . وأن اعبدونى . هذا صراط مستقيم ﴾ (٤).

وكل من عبد غيرالله فإيما يعبد الشيطان ، وإن كان يظنأنه يعبد الملائكة والأنبياء. وقال تعالى : ﴿ ويوم يحشرهم جميعاً ، ثم يقول للملائكة : أهؤلاء

<sup>(</sup>١) النحل ٩٨ ـ ١٠٠ . (٢) الحجر ٤٠ . (٣) الحجر ٢١ . ٤٠

<sup>(</sup>٤) پس ۲۰ ، ۲۱ ،

إِمَا كَمَانُوا يَعْبَدُونَ ؟ قَالُوا : سَبْحَانَكَ ! أَنْتَ وَلَيْنَا مَنْ دُونَهُمْ . بَلْ كَانُوا يَعْبَدُونَ الْجِنْ . أَكْثَرُهُمْ بَهُمْ مُؤْمِنُونَ ﴾ (١) .

ولهذا يتمثل الشياطين (٢) لمن يعبد الملائكة والأنبياء والصالحين ، ويخاطبونهم فيظنون أن الذى خاطبهم ملك أو نبى ، أو ولى . وإنما هو شيطان ، جعل نفسه ملكا من الملائكة ، كا يصيب عبّاد الكواكب وأصحاب العزائم والطلسمات يسمون أسماء ، يقولون : هي أسماء الملائكة ، مثل ميططرون وغيره : وإنما هي أسماء الجن .

وكذلك الذين يدعون المخلوقين من الأنبياء والأولياء والملائكة قد يتمثل لأحدهم من يخاطبه، فيظنه النبى. أو الصالح الذى دعاه . وإنما هو شيطان تصور في صورته، أو قال: أنا هو ، لمن لم يعرف صورة ذلك المدعو.

وهذا الشر يجرى لمن يدعو المخلوقين ، من النصارى ومن المنتسبين إلى الإسلام يدعونهم عند قبورهم ، أو مغيبهم، ويستغيثون بهم. فيأتيهم من يقول: إنه ذلك المستغاث به في صورة آدمى راكباً ، وإما غير راكب. فيعتقد المغيث أنه ذلك النبى ، والصالح ، أو أنه سره أو روحانيته ، أورقيقته تشكل. أويقول أنه ملك جاء على صورته ، وإنما هو شيطان يغويه ، لكونه أشرك بالله ودعا غيره الميت من دونه . فصار للشيطان عليه سلطان بذلك الشرك . فظن أنه يدعو النبى ، أو الصالح ، أو الملك وأنه هو الذى شفع له ، أو هو الذى أجاب دعوته . وإنما هو الشيطان ، ليزيده غلواً في كفره وضلاله .

فِكُل من لم يعبد الله مخلصًا له الدين ، فلابد أن يكون مشركا عابدًا لغير الله . وهو في الحقيقة : عابد للشيطان .

<sup>(</sup>١) سبأ ٤٠ ، ٤١ .

<sup>(</sup>٢) الشيطان الذي يقول عنه الإمام ابن تيمية إنه يتمثل أو يسمع صوته إنما هو شيطان الإنس. أما شيطان الجن نقد قال الله تعالى عنه : (إنه يراكم هو وقبيله من حيث لاترونهم).

فكل واحد من بنى آدم إما عابد للرحمن، وإما عابد للشيطان. قال ته الله ومن يَعْشُ عن ذكر الوحن نقيَّض له شيطاناً فهو له قوين. وإنهم ليصدونهم عن السبيل ويحسبون أنهم مهتدون. حتى إذا جاءنا قال: ياليت بينى وبينك بعد المشرقين فبئس القربن. ولن ينفعكم اليوم إذ ظلمتم أنكم في العذاب مشتركون وقال تعالى: ﴿ إِن الذين آمنوا والذين هادوا والصابئين والنصارى والمجوس والذين أشركوا. إن الله يفصل بينهم يوم القيامة إن الله على كل شيء شهيد و (٢).

فبنو آدم منحصرون في الأصناف الستة : وبسط هذا له موضع آخر .

والمقصود هنا: أن الثواب والعقاب إنما يكون على عمل وجودى بفعل الحسنات، كعبادة الله وحده، وترك السيئات، كترك الشرك \_ أمر وجودى. وفعل السيئات، مثل ترك التوحيد، وعبادة غير الله \_ أمر وجودى.

قال تعالى: ﴿ من جاء بالحسنة فله خير منها ، ومن جاء بالسيئة فلا يجزى الذين علوا السيئات إلاما كانوا يعملون ﴾ (٢) وقال تعالى: ﴿ إِن أحسنتم أحسنتم لأنفسكم و إِن أسأتم فلها ﴾ (٤) وقال تعالى : ﴿ من عمل صالحاً فلنفسه ومن أساء فعليها ﴾ (٥) وقال تعالى : ﴿ للذين أحسنوا الحسنى وزيادة . ولا يرهق وجوههم قتر ولاذلة . أولئك أصحاب الجنة هم فيها خالدون ، والذين كسبوا السيئات جزاء سيئة بمثلها . وترهقهم ذلة \_ إلى قوله \_ أولئك أصحاب البار هم فيها خالدون ﴾ (١) وقال تعالى : ﴿ ثم كان عاقبة الذين أساءوا : السوأى ، أن خالدون ﴾ (٢) وقال تعالى : ﴿ ثم كان عاقبة الذين أساءوا : السوأى ، أن كذبوا بآيات الله . وكانوا بها يستهزئون ﴾ (٧).

<sup>(</sup>۱) الزخرف ۳۶ س ۲۹ (۲) الحج ۱۰ (۳) القصص ۸۵ (٤) الإسراء ۷ (۵) فصلت ۶۱ (۲) يونس ۲۲ ، ۲۷ (۷) الرق م ۱۰

فأما عدم الحسنات والسيئات ، فجزاؤه عدم الثواب والعقاب.

وإذا فرض رجل آمن بالرسول مجملا ، وبقى مدة لايفعل كثيراً من المحومات . ولا سمع أنها محومة ، فلم يعتقد تحريمها ، مثل من آمن ولم يعلم أن الله حوم الميتة والدم ولحم الخنزير ، ولاعلم أنه حوم نكاح الأقارب سوى أربعة أصناف ، ولاحوم بالمصاهرة أربعة أصناف \_ حرم على كل من الزوجين أصول الآخر وفروعه \_ فإذا آمن ولم يفعل هذه المحرمات ، ولا اعتقد تحريمها لأنه لم يسمع ذلك ، فهو لايثاب ولايعاقب .

ولسكن إذا علم التحريم فاعتقده: أثيب على اعتقاده، وإذا ترك ذلك \_ دعاء النفس إليه \_ أثيب ثواباً آخر كالذى تدعوه نفسه إلى الشهوات فينهاها، كالصائم الذى تشتهى نفسه الأكل والجاع فينهاها، والذى تشتهى نفسه شرب الجمر والفواحش فينهاها، فهذا يثاب ثواباً آخر، بحسب نهيه لنفسه، وصبره على المحرمات، واشتغاله بالطاعات التى ضدها. فإذا فعل تلك الطاعات كانت مانعة له عن المحرمات.

وإذا تبين هذا: فالحسنات التي يثاب عليها كليها وجودية ، نعمة من الله تعالى ، وما أحبته النفس من ذلك ، وكوهته من السيئات : فهو الذى حَبَّبَ الإيمان إلى المؤمنين وَزَيَّنَهُ في قلوبهم وكرَّهُ إليهم الكفر والفسوق والعصيان .

# 

٣٦ ـــ وأما السيئات ، فمنشؤها الجهل والظلم ، فإن أحداً لايفعل سيئة قبيحة إلا لعدم علمه بكونها سيئة قبيحة ، أو لهواه وميل نفسه إليها .

ولايترك حسنة واجبة إلا لعدم علمه بوجوبها ، أو لبغض نفسه لما ٠

وفى الحقيقة ، فالسيئات كلما ترجع إلى الجهل ، و إلا فلوكان عالماً عاماً نافعاً بأن فعل هذا يضره ضرراً راجعاً ، لم يفعله ، فإن هـذا خاصية العاقل ، ولهذا إذا كان من الحسنات مايعلم أنه يضره ضرراً راجعاً ، كالسقوط من مكان عال ، أو فى نهر يغرقه ، أو المرور بجنب حائط مائل ، أو دخول نار متأججة ، أو رمى ماله فى البحر ونحو ذلك ، لم يفعله ، لعلمه بأن هذا ضرر لا منفعة فيه ، ومن لم يعلم أن هذا يضره ، كالصبى ، والمجنون ، والساهى ، والغافل \_ فقد يفعل ذلك .

ومن أقدم على مايضره ـ مع علمه من الضرر عليه \_ فلظنه أن منفعته راجعة .

فأما أن يجزم بضرر مرجوح ، أو يظن أن الخيرراجح فلابد من رجحان الخير ، إما فى الظن وإما فى المظنون ، كالذى يركب البحر ويسافر الأسفار البعيدة للربح ، فإنه لوجزم بأنه يغرق أو يخسر لما سافر ، لكنه يترجح عنده السلامة والربح ، وإن كان مخطئًا فى هذا الظن .

وكذلك الذنوب إذا جرم السارق بأنه يؤخذ ويقطع، لم يسرق، وكذلك الزانى: إذا جرم بأنه يوجم، لم يزن، والشارب يختلف حاله، فقد يقدم على جلد أربعين وثمانين، ويديم الشرب مع ذلك، ولهذا كان الصحيح، أن عقوبة الشارب غير محدودة، بل يجوز أن تنتهى إلى القتل، إذا لم ينته إلا بذلك، كا جاءت بذلك الأحاديث، كا هو مذكور في غير هذا الموضع

وكذلك العقوبات متى جزم طالب الذنب بأنه يحصلله به الضرر الواجح لم يفعله ، بل إما أن لايكون جازماً بتحريمه ، أو يكون غير جازم بعقوبته ، بل يرجو العفو محسنات ، أو توبة ، أو بعفو الله ، أو يغفل عن هـذا كله ، ولا يستحضر تحريماً ، ولا وعيداً ، فيبقى غافلا ، غير مستحضر للتحريم : والغفلة من أضداد العلم .

## 

٣٧ — فالغفلة والشهوة أصل الشر . قال تعالى : ﴿ ولا تطع من أغفلنا قلبه عن ذكرنا واتبع هواه . وكان أمره فوطاً ﴾ (١) والهوى وحده لا يستقل بفعل السيئات إلا مع الجهل، وإلا فصاحب الهوى ، إذا علم قطعاً أن ذلك يضره ضرواً راجعاً : انصرفت نفسه عنه بالطبع ، فإن الله تعالى جعل فى النفس حباً لما ينفعها ، وبغضاً لما يضرها ، فلا تفعل ما تجزم بأنه يضرها ضرراً راجعاً ، بل متى فعلته كان لضعف العقل .

ولهذا يوصف بأنه عاقل ، وذو نهى وذو حجى .

ولهذا كان البلاء العظيم من الشيطان ، لا من مجرد النفس ، فإن الشيطان يزين لها السيئات ، ويأمرها بها ، ويذكر لها ما فيها من المحاسن . التي هي منافع لا مضار . كما فعل إبليس بآدم وحواء . فقال : ﴿ يَا آدَم ، هَلَ أَدَلْتُ عَلَى شَجْرة الخلد وملك لا يبلى . فأكلا منها فبدت لهما سوآتهما (٢٠) ﴿ وقال : ما نها كما عن هذه الشجرة إلا أن تكونا ملكين ، أو تكونا من الخالدين ﴾ (٣) .

ولهذا قال الله تعالى: ﴿وَمَن يَعْشَ عَن ذَكُرَ الرَّمْنِ نَقَيِّضَ له شَيطانا فَهُو له قرين . و إنهم ليصدونهم عن السبيل ويحسبون أنهم مهتدون ﴾ (٤) وقال تعالى ﴿ آفَن زَيْنَ له سُوءَ عَمَلُهُ فَرَآهُ حَسَناً ﴾ (٥) ، وقال تعالى : ﴿ وَلا تَسْبُوا اللهِ عَدُواً بَغَيْرُ عَلَمُ . كَذَلْكُ زَيْنَا لَكُلُ أُمَةً يَدْعُونَ مَن دُونَ اللهُ ، فيسبوا الله عَدُواً بغيرُ عَلَم . كذلك زينا لَكُلُ أُمَةً

<sup>(</sup>١) الكهف ٢٨.

<sup>(</sup>٣) الأعراف ٢٠ .

<sup>(</sup>ه) فاطر ۸.

<sup>(</sup>۲) طه ۱۲۰ ، ۱۲۱ . (٤) الزخرف ۳٦ .

علهم. ثم إلى ربهم مرجعهم ، فينبثهم بما كانوا يعملون ﴾ (٥٠.

وقوله : ﴿ زَيْنَا لَـكُلُ أَمَةً عَلَمُهُ ﴾ هو بتوسيط تزيين الملائكة والأنبياء ، والمؤمنين الخير ، وتزيين شياطين الجن والإنس الشر . قال تعالى : ﴿ و كذلك زِين لَكَثَيْرِ مَن المشركين قتل أولادهم شركاؤهم ليردوهم . وليابسوا عليهم دينهم ﴾ (٢) .

فأصل ما يوقع العاس في السيئات: الجهل وعدم العلم بكونها تضرهم ضرراً واجعاً، أو ظن أنها تنفعهم نفعاً راجعاً. ولهذا قال الصحابة رضى الله عنهم: «كل من عصى الله فهو جاهل » وفسروا بذلك قوله تعالى: ﴿إِنَّمَا التوبة على الله للذين يعملون السوء بجهالة . . ثم يتوبون من قريب﴾ (٢) كقوله: ﴿وإذا جاك الذين يؤمنون بآياتنا فقل: سلام عليكم ، كتب ربكم على نفسه الرحة أنه من عمل منكم سوءاً بجهالة ثم تاب من بعده وأصلح أنه غفور رحيم ﴾ (٤). ولهذا يسمى حال فعل السيئات: الجاهلية فإنه يصاحبها حال من حال جاهلية .

قال أبو العالية: سألت أصحاب محمد صلى الله عليه وسلم عن هذه الآية؟ ﴿ إنما التوبة على الله للذين يعملون السوء بجهالة ثم يتوبون من قريب ﴾ فقالوا: كل من عصى الله فهو جاهل. ومن تاب قبيل الموت: فقد تاب من قريب.

وعن قتادة قال: « أجمع أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم على: أن كل من عصى ربه فى جهالة عمداً كان أو لم يكن ، وكل من عصى الله فهو جاهل » وكذلك قال التابعون ومن بعدهم .

قال مجاهد: من عمل ذنباً \_ من شيخ، أو شاب \_ فهو بجهالة، وقال: من عصى ربه فهو جاهل. حتى ينزع عن معصيته. وقال أيضاً: هو إعطاء الجهل العمد.

<sup>(</sup>١) الأنمام ١٠٨٠ (٢) الأقمام ١٩٧٠ (٣) النساء ١١٠ (٤) الأنمام ٤٥

وقال مجاهد أيضاً: من عمل سوءًا خطأ ، أو إثما عمداً: فهو جاهل ، حتى ينزع منه . وراهن ابن أبى حائم . ثم قال : روى عن قتادة ، وعموو بن مرة ، والثورى ، ونحو ذلك خطأ ، أو عمداً .

وروى عن مجاهد والضعاك قالا: ليس من جهالته أن لا يعلم حلالا ولا حراماً ، ولكن جهالته: حين دخل فيه .

وقال عكرمة: الدنيا كلها جهالة.

وعن الحسن البصرى : أنه سئل عنها ؟ فقال : هم قوم لم يعلموا مألهم مما عليهم . قيلله : أرأيت لوكانوا قدعلموا ؟ قال : فليخرجوا منها فإنهاجهالة.

#### [ العلم ـ خشية الله ]

٣٨ — قلت: ومما يبين ذلك قوله تعالى: ﴿ إِنَّمَا يُحْشَى اللهُ مَنْ عَبَادُهُ اللهُ مَنْ عَبَادُهُ اللهُ مَنْ خَشِيهُ ، وأطأعه ، وترك مصيته : فهو عالم. كما قال تعالى: ﴿ أُمِّن هُو قانت آناء الليل ساجداً وقائماً ؟ يحذر الآخرة ، ويرجو رحمة ربه ، قل هل يستوى الذين يعلمون والذين لا يعلمون؟ ﴾ (٢٠) .

وقوله تعالى : « إنما يخشى الله من عباده العلماء » يقتضى أن كل من خشى الله فهو عالم. فإنه لا يخشاه إلا عالم.

ويقتضي أيضًا : أن العالم من يخشى الله . كما قال السلف .

قال آبن مسمود: « كنى بخشية الله علماً ، وكنى بالاغترار جهلا » .

<sup>(</sup>۱) فاطر ۲۸ ۰ (۲) الزمر ۹ ۰

ومثل هذا الحصريكون من الطرفين ، حصر الأول في الثانى . وهو مطود. وحصر الثانى في الأول نحو قوله : ﴿ إِنَمَا تَنْذَرُ مِنَ اتَّبِعِ الذَّكُرُ وَحَشَى الرَّحَنَ بِالْغَيْبِ ﴾ (٢) ، وقوله : ﴿ إِنَّمَا يُؤْمِنَ بِنَاهَا ﴾ (٢) ، وقوله : ﴿ إِنَّمَا يُؤْمِنَ بِنْكُمْ وَهُمْ لَا يَسْتَكْبُرُونَ. بَالْمَانَا الذِّينَ إِذَا ذَكُرُوا بَهَاخِرُ وَا سَجَّدًا وسَبِّحُوا بِحَمْدُرْبَهُمْ وَهُمْ لَا يَسْتَكْبُرُونَ. تَبْجَافَى جَنُوبَهُمْ عَنِ المُضَاجِعِ ﴾ (٢) .

ومن ذلك: أنه أثبت الخشية للعلماء ، ونفاها عن غيرهم وهذا كالاستثناء فإنه من النفى : إثبتات عبد جمهور العلماء . كقولنا « لا إله إلا الله » ، وقوله تعالى : ﴿ ولا يشفعون إلا لمن ارتضى ﴾ (٤) ، وقوله : ﴿ ولا تبفع الشفاعة عبده إلا لمن أذن له ﴾ وقوله : ﴿ ولا يأتو نك بمثل إلا جثناك بالحق وأحسن تفسيراً ﴾ وقد ذهب طائفة إلى أن المستثنى مسكوت عبه ، لم يثبت له ماذكر ، ولم ينف عبه .

وهؤلاء يقولون ذلك في صيغة الحصر بطويق الأولى، فيقولون: نفي الخشية عن غير العلماء، ولم يثبتها لهم.

والصواب: قول الجمهور: أن هذا كقوله: ﴿قُلْ إِمَا حَرَّ مَرَبِي الْفُواحَشُ مَا ظَهُو مِنْهَا وَمَا بَطْنَ ، وَالإَنْمُ وَالْبَغِي يَغِيرِ الْحَقِ ﴾ (\*) ، فإنه ينفي التحريم عن غير هذه الأصناف ويثبتها لها . لسكن أثبتها للجنس . أو لسكل واحد ؟ كا يقال ؛ إنما يحج المسلمون . ولا يحج إلا مسلم . وذلك أن المستثنى هل هو مقتض أو شرط ؟

فني هذه الآية وأمثالها : هو مقتض ، فهو عام ، فإن العلم بما أنذرت به

<sup>(</sup>۱) يس ۱۱ ، (۲) النازعات ۲۰ ، (۲) السجدة ۱۹، ۱۹ ،

<sup>(</sup>٤) الأنهياء ٢٨ ٠ (٥) الأعراف ٣٣ ٠

الرسل يوجب الخوف ، فإذا كان العلم يوجب الخشية الحاملة على فعل الحسنات، و ترك السيئات . وكل عاص فهو جاهل ليس بتام العلم . يبين ماذكونا من أن أصل السيئات الجهل ، وعدم العلم . وإذا كان كذلك · فعدم العلم ليس شيئاً ، وجوداً . بل هو مثل عدم القدرة ، وعدم السمع والبصر ، وصائر الأعدام .

. . .

والعدم: لا فاعل له . وليس هو شيئاً . و إنما الشيء الموجود والله تعالى خالق كل شيء . فلا يجوز أن يضاف العدم المحض إلى الله . لسكن قد يقترن به ما هو موجود .

فإذا لم يكن عالمًا بالله ، لا يدعوه إلى الحسنات ، وترك السيئات .

والنفس بطبعها متحولة . فإنها حية . والإرادة والحركة الإرادية من لوازم الحياة . ولهذا قال النبي صلى الله عليه وسلم فى الحديث الصحيح : «أصدق الأسماء حارث وهام » فكل آدمى حارثوهام . أى عامل كاسب، وهو هام . أى يهم ويريد . فهو متحوك بالإرادة .

وقد جاء فى الحديث: «مثل القلب: مثل ريشة ملقاة بأرض فلاة ، وللقلب أشد تقلباً من القدر إذا استجمعت غلياناً ».

فلما كانت الإرادة والعمل من لوازم ذاتها : فإذا هداها الله : علمها ما ينفعها وما يضرها .

والله سبحانه وتعالى قد تفضل على بنى آدم بأمرين: ها أصل السعادة .

#### [ الفطرة ]

٣٩ - أحدما: أن كل مولود يولد على الفطرة ، كما في الصعيحين عن

النبى صلى الله عليه وسلم أنه قال: «كل مولود يولد على الفطرة فأبواه يهو دانه، أو ينصر انه، أو يمجسانه »كا تنتج البهيمة بهيمة جمعاء. هل تحسون فيها من حدعاء؟ ثم يقول أبو هويرة: اقرءوا إن شئتم: ﴿ فطرة الله التى فطر الناس عليها ﴾ قال تعالى : ﴿ فأقم وجهك للدين حنيفاً : فطرة الله التى فطر الناس عليها لا تبديل لحلق الله ذلك الدين القيم ﴾ (١٠).

وفى صحيح مسلم عن عياض بن حمار عن النبى صلى الله عايه وسلم قال : « يقول الله تعالى : خلقت عبادى حنفاء ، فاجتالهم الشيطان . وحرمت عايهم ما أحلات لهم . وأمرتهم أن يشركوا بى مالم أنزل به سلطاناً » .

فالنفس بفطرتها إذا تركت كانت مقرة لله بالإلهية ، محبة ، تعبده لاتشرك به شيئًا . ولكن يفسدها ما يزين لها شياطين الإنس والجن بما يوحى بعضهم إلى بعض من العاطل . قال تعالى : ﴿ وإذ أخذ ربك ، ن بنى آدم من ظهورهم ذريتهم . وأشهدهم على أنفسهم ؛ ألست بربكم ؟ قالوا : بلى ، شهدنا . أن تقولوا يوم القيامة : إنا كنا عن هذا غافلين ، أو تقولوا إنما أشرك آباؤنا من تعوله ، وكنا ذرية من بعدهم أفتهلكنا بما فعل المبطلون ؟ ﴿ (٢) .

وتفسير هذه الآية مبسوط في غير هذا الموضع .

#### [ هداية الله ]

• } — الثانى : أن الله تعالى قد هدى للناس هداية عامة بما جعل فيهم بالفطرة من الكتب ، وأرسل إليهم من الكتب ، وأرسل إليهم من الكتب ، وأرسل إليهم من الرسل وقال تعالى : ﴿ اقوأ باسم ربك الذى خلق • خلق الإنسان من علق . اقرأ وربك الأكرم . الذى علم بالقلم . علم الإنسان مالم يعلم ﴾ (٢٣) . وقال تعالى اقرأ وربك الأكرم . الذى علم بالقلم . علم الإنسان مالم يعلم ﴾ (٢٣) . وقال تعالى

<sup>(</sup>١) الروم ٣٠٠ (٢) الأعراف ١٧٢ ، ١٧٣٠

<sup>(</sup>٣) الطق ١ ... ه

﴿ الرحمن علم القرآن. خلق الإنسان. علَّه البيان ﴾ (١) وقال تعالى: ﴿ سبح السرربك الأعلى. الذي خلق فسوى والذي قدَّر فهدى ﴾ (٢) . وقال تعالى: ﴿ وهديناه النجدين ﴾ (٢) .

فنى كل أحد مايقتضى معرفته بالحق ومحبته له . وقد هداه ربه إلى أنواع من العلم ، ويمكنه أن يتوصل بها إلى سعادة الأولى والآخرة ، وجعل فى فطرته محبة لذلك . لكن قديعرض الإنسان بجاهليته وغفلته \_ عن طلب علم ماينفعه . وكونه لا يطلب ذلك ، ولا يريده : أمر عدمى ، ولا يضاف إلى الله تعالى . فلا يضاف إلى الله : لا عدم علمه بالحق ، ولا عدم إرادته للخير .

#### [ طبيعة النفس ]

المحياة طبيعية لكن سعادتها ونجاتها إنما تتحقق بأن تحيا الحياة النافعة الكاملة حياة طبيعية لكن سعادتها ونجاتها إنما تتحقق بأن تحيا الحياة النافعة الكاملة وكان مالها من الحياة الطبيعية موجباً لعذابها . فلا هي حية متنعمة بالحياة . ولا هي ميتة مستريحة من العذاب ، قال تعالى : ﴿ فَذَكَّرُ إِن نفعت الذكرى . سيذّا كو من يخشى . ويتجنبها الأشتى . الذي يصلى النار الكبرى ثم لا يموت فيها ولا يحيي ﴾ (4) فالجزاء من جنس العمل . لما كان في الدنيا : ليس يحي الحياة النافعة التي خلق لأجلها . بل كانت حياته من جنس حياة البهائم. ولم يكن ميتا عديم الإحساس : كان في الآخرة كذلك . فإن مقصود الحياة : هو حصول ما ينفع به الحي ويستلذ به ، والحي لابد له من لذة أو ألم ، فإذا لم تحصل له ما ينفع به الحي ويستلذ به ، والحي لابد له من لذة أو ألم ، فإذا لم تحصل له اللذة ، لم يحصل له مقصود الحياة ، فإن الألم ليس مقصوداً .

كن هو حى فى الدنيا ، وبه أمراض عظيمة لا تدعه يتنعم بشىء مما يتنعم به الأحياء ، فهذا يبقى طول حياته يختار الموت ، ولا مجصل له .

<sup>(</sup>١) الرحمن ١ ـ ٣ · (٢) الأعلى ١ ـ ٣ ·

<sup>(</sup>٣) البلد ١٠ . (١) الأعلى ٩ ـ ١٣ .

<sup>( 0</sup> \_ الحسنة والسيئة )

فلما كان من طبع النفس الملازم لها: وجود الإرادة والعمل، إذ هو حارث هام، فإن عرفت الحق وأرادته وأحبته وعبدته، فذلك من تمام إنعام الله عليها، وإلا فهى بطبعها لابد لها من مراد معبود غير الله، ومرادات سيئة تضرها، فهذا الشرقد تركب من كونها لم تعرف الله ولم تعبده، وهذا عدم لا يضاف إلى فاعل، ومن كونها بطبعها لابد لها من مراد معبود، فعبدت غيره، وهذا هو الشر الذي تعذب عليه، وهو من مقتضى طبعها مع عدم هداها.

# [ غلط القدرية في « إرادة » الإنسان ]

٢٤ — والقدرية يعترفون بهذا جميعه ، وبأن الله خلق الإنسان مريداً ، لكن يجعلون المخلوق كونه مريداً بالقوة والقبول ، أى قابلا لأن يرد هذا وهذا. أما كونه مريداً لهذا المعين ، وهذا المعين : فهذا عندهم ليس مخلوقاً لله \_ وغلطوا فى ذلك غلطاً فاحشاً ، فإن الله خالق هذا كله .

و إرادة النفس لما يريده من الذنوب وفعلها : هو من جملة محلوقات الله تعالى ، فإن الله خالق كل شيء ، وهو الذي ألهم النفس \_ التي سوّاها \_ فورها وتقواها .

وكان النبي صلى الله عليه وسلم يقول فى دعائه : « اللهم آت نفسى تقواها، وزكَّها ، أنت خير من زكَّاها ، أنت وليها ومولاها » ·

وهو سبحانه : جعل إبراهيم وآله أئمة يهدون بأمره ، وجعل فرعون وآله أئمة يدعون إلى النار ، ويوم القيامة لا ينصرون .

لكن هذا لايضاف مفرداً إلى الله تعالى ، لوجهين :منجهة علته الغائبة، ومن جهة سببه وعلته الفاعلة .

أما الغائبة : فإن الله إنما خلقه لحكمة هي باعتبارها خير، لاشر، وإن كان

شراً إضافياً . فإذا أضيف مفرداً : توهم المتوهم مذهب جهم : أن الله يخلق الشر المحض الذي لا خير فيه لأحد ؛ لا لحكمة ولا رحمة ، والأخبار والسنة والاعتبار تبطل هذا المذهب.

كما أنه إذا قيل: محمد وأمته يسفكون الدماء، ويفسدون في الأرض: كان هذا ذماً لهم ، وكان باطلا . وإذا قيل : يجاهدون في سبيل الله لتكون كلة الله هي العليا ، ويكون الدين كله لله، ويقتلون من منعهم من ذلك: كان هذا مدحاً لهم ، وكان حقاً .

فإذا قيل: إن الرب تبارك وتعالى حكيم رحيم ، أحسن كل شيء خلقه ، وأتقن ما صنع ، هو أرحم الراحمين ؛ أرحم بعباده من الوالدة بولدها ، والخير كله بيديه ، والشر ليس إليه ، بل لا يفعل إلا خيراً ، وما خلقه من ألم لبعض الحيوانات أو من أعمالهم المذمومة : فله فيها حكمة عظيمة ، ونعمة جسيمة - كان هذا حقاً ، وهو مدح للرب وثناء عليه .

وأما إذا قيل: إنه يخلق الشر الذى لا خير فيه ولا منفعة لأحد، ولا له فيها حكمة ولا رحمة . ويعذب الناس بلا ذنب : لم يكن هذا مدحاً للرب، ولا ثناء عليه ؛ بل كان بالعكس .

ومن هؤلاء من يقول: إن الله تعالى أضر على خلقه من إبليس. وبسط القول في بيان فساد قول هؤلاء له موضع آخر.

وقد بيَّـنا بعض ما في خلق جهم وإبليس من السيئات : من الحكمة والرحمة . وما لم نعلم أعظم بما علمناه .

فتبارك الله أحسن الخالقين ، وأرحم الراحمين ، وخير الغافرين ، ومالك يوم الدين . الأحد الصمد . الذى لم يلد ولم يولد ، ولم يكن له كفواً أحد ، الذى لا يحصى العباد ثناء عليه ، بل هو كما أثنى على نفسه ، الذى له الحمد فى الأولى

والآخرة ، وله الحكم و إليه يرجعون . الذى يستحق الحمد والحب والرضا لذاته . ولإحسانه إلى عباده ، سبحانه وتعالى ، يستحق أن يحمد لما له فى نفسه من الحامد والإحسان إلى عباده ، هذا حمد شكر ، وذاك حمد مطلقاً .

#### \* \* \*

#### [ كل ماخلقه الله فهو نعمة للمؤمنين ]

\*\* وقد ذكرنا \_ فى غير هذا الموضع \_ ما قيل : من أن كل ماخلقه الله فهو نعمة على عباده المؤمنين . يستحق أن يحمدوه ويشكروه عليه ، وهو من الآية . ولهذا قال فى آخر سورة النجم ﴿ فَبْأَى آلاء ربك تَمَارى؟ ﴾ (١) وفى سورة الوحمن يذكر : ﴿ كل من عليها فان ﴾ (٢) ونحو ذلك . ثم يقول عقب ذلك ﴿ فَبْأَى آلاء ربكما تكذبان ؟ ﴾ .

وقال آخرون: منهم الزجاج ، وأبو الفرج ابن الجوزى: ﴿ فَبَأَى آلاً وَ رَبُّمَا تَكُذُبُّانَ ﴾ أى من هذه الأشياء المذكورة، لأنها كلها ينعم بها عليكم في دلالتها إياكم على وحدانيته. وفي رزقه إياكم ما به قوامكم .

وهذا قالوه في سورة الرحمن .

وقالوا فی قوله: ﴿ فَبَأَى آلاء رَبِكَ تَمَارَى ؟ ﴾ فَبَأَى نَعُم رَبِكَ التَّى تَدَلَّ على وحدانيته تَتَشَكَك ؟ وقيل: تشك وتجادل ؟ قال ابن عباس: تَكَذَّب ؟ .

قلت: قد ضمن « تتمارى » معنى تسكذب . ولهذا عداه بالتاء . فإن التمارى تفاعل من المواء . يقال : تمارينا فى الهلال ، والمواء فى القرآن كفر . وهو يكون تسكذب وتشكيك .

وقد يقال : لما كان الخطاب لهم . قال « تمارى » أى يتمارون ، ولم يقل : تميرك . فإن التفاعل يكون بين اثنين تماريا . قالوا : والخطاب للانسان ، قيل:

<sup>(</sup>١) النجم ٥٠. ﴿ ﴿ (٢) الرحمن ٢٦.

للوليد بن المغيرة . فإنه قال : ﴿ أَمْ لَمْ يَنْبَأُ بِمَا فَيْ صَفَّ مُوسَى وَ إِبْرَاهِمِ الذِي وفّى : أَنْ لَا تَزْرَ وَازْرَةَ وَزْرَ أُخْرِي ﴾ (١) ثم التفت إليه فقال « فبأَى آلاء ربك تنارى ؟ » تكذبان . كما قال ﴿ خلق الإنسان من صلصال كالفخار . وخلق الجان من مارج من نار ، فبأَى آلاء ربكما تكذبان ؟ ﴾ (٢) .

فني كل ما خلقه الله إحسان إلى عباده ، يحمد عليه حمد شكر . وله فيه حكمة تعود إليه ، يستحق لأجلها أن يحمد عليه حمداً يستحقه لذاته .

فيميم المخلوقات: فيها إنعام على العباد؟ كالثقلين المخاطبين بقوله «فبأى آلا. ربكا تكذبان؟ » ومن جهة أنها آلات للرب، يحصل بها هدايتهم وإيمانهم الذى يسعدون به فى الدنيا والآخرة. فيدلهم عليه وعلى وحدانيته وقدرته وعلمه وحكمته ورحمته.

والآيات التي بعث بها الأنبياء وأيدهم بها ونصرهم . وإهلاك عدوهم - كا ذكره في سورة النجم ﴿ وأنه أهلك عاداً الأولى ، ونمود فما أبتى . وقوم نوح من قبل ، إمهم كانوا هم أظلم وأطغى . والمؤتفكة أهوى . فغشاها ما غشى ﴾ (٣) . يدلهم على صدق الأنبياء فيما أخبروا به من الأمر والنهى ، والوعد والوعيد ، ما بشروا به وأخروا به .

ولهذا قال عقيب ذلك: ﴿ هذا نذير من النذر الأولى ﴾ قيل: هو محمد. وقيل: هو القرآن. فإن الله سمى كلا منهما بشيراً ونذيراً. فقال في رسول الله: ﴿ إِنَّ أَنَا إِلَا نَذِيرُ وَبَشِيرُ لَقُومُ يَوْمَنُونَ ﴾ (قال تعالى: ﴿ إِنَا أَرْسَلْنَاكُ شَاهِداً وَبَالِنَا اللهُ اللهُ

١١ النجم ٣٦ ـ ٣٨ . (٢) الرحمن ١٤ ـ ١٦ .

 <sup>(</sup>٣) النجم ٥٠ ـ ٤٠ . (٤) الأعراف ١٨٨ .

<sup>(</sup>ه) الفتح ٨ . (٦) فصلت ٢ .

وكل من هذين المعنيين : مراد . يقال : هذا نذير أنذر بما أنذرت به الرسل والكتب الأولى .

وقوله « من النذر » أى من جنسها . أى رسول من الرسل المرسلين . فنى المخلوقات : نعم من جهة حصول الهدى والإيمان ، والاعتبار والموعظة بها .

وهذه أفضل النعم .

[ نعمة الإيمان : أفضل النعم ]

§ § — فأفضل النعم: نعمة الإيمان. وكل مخلوق من المخلوقات: فهو الآبات التي يحصل بها ما يحصل من هذه النعمة. قال تعالى: ﴿ لقد كان فى قصصهم عبرة لأولى الألباب ﴾ (١) وقال تعالى: ﴿ تبصرة وذكرى لسكل عبد منيب ﴾ (٢).

وما يصيب الإنسان، إن كان يسرّه: فهو نعمة بينة . وإن كان يسوءه: فهو نعمة مينة . وإن كان يسوءه: فهو نعمة من جهة أنه يكفّر خطاياه . ويثاب بالصبر عليه ، ومن جهة أن فيه حكمة ورحمة لا يعلمها ﴿ وعسى أن تكرهوا شيئاً وهو خير لكم . وعسى أن تحبوا شيئاً وهو شر لكم . والله يعلم وأنتم لا تعلمون ﴾ (٢) .

وقد قال فى الحديث: « والله لايقضى الله للمؤمن قضاء إلا كان خيراً له. إن أصابته سراء شكر ، فكان خيراً له . وإن أصابته ضراء صبر ، فكان خيراً له » . وإذا كان هذا وهذا : فكلاهما من نعم الله عليه .

[الصبر على السراء والضراء والشكر عليهما]

٥ ﴾ — وكلتا النعمتين تحتاج مع الشكر إلى الصبر .

أما نعمة الضراء: فاحتياجها إلى الصبر ظاهر . وأما نعمة السراء: فتحتاج

إلى الصبر على الطاعة فيها ، فإن فتنة السراء أعظم من فتنة الضراء . كما قال بعض السلف : ابتلينا بالضراء فصبرنا . وابتلينا بالسراء فلم نصبر .

وفى الحديث: « أعوذ بك من فتنة الفقراء . وشر فتنة الغنى » . والفقر يسلح عليه إلا أقل منهم .

ولهذا كان أكثر من يدخل الجنة المساكين ، لأن فتنة الفقر أهون. وكلاهما يحتاج إلى الصبر والشكر ؛ لكن لماكان في السراء : اللذة ، وفي الضراء : الألم . اشتهر ذلك الشكر في السراء ، والصبر في الضراء . قال تعالى ﴿ ولئن أذقنا الإنسان منا رحمة ثم نزعناها منه ، إنه ليؤوس كفور . ولئن أذقناه نعماء بعد ضرّاء مسته ليقولن : ذهب السيئات عنى ، إنه لفوح نفور . إلا الذين صبروا وعملوا الصالحات ، أولئك لهم مغفرة وأجر كبير ﴾ (١) ولأن صاحب السراء : أحوج إلى الشكر ، وصاحب الضراء : أحوج إلى الصبر فإن صبر هذا وشكر هذا : واجب . إذا تركه استحق العقاب .

وأما صبر صاحب السراء: فقد يكون مستحباً ، إذا كان عن فضول الشهوات، وقد يكون واجباً ، ولكن لإنيانه بالشكر ــ الذى هو حسنات ــ يغفر له ما يغفر من سيئانه.

وكذلك صاحب الضراء: لا يكون الشكر في حقه مستحباً إذا كان شكراً يصير به من السابقين المقربين . وقد يكون تقصيره في الشكر: مما يغفر له ، لما يأتى به من الصبر ؟ فإن اجتماع الشكر والصبر جميعاً: يكون مع تألم التفس وتلذذها ، يصبر على الألم ، ويشكر على النعم . وهذا حال يعسر على كثير من الناس . وبسط هذا له موضع آخر .

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) مود ۹ - ۱۱ .

والمقصود هنا: أن الله تعالى منعهم بهذا كله ، وإن كان لا يظهر الإنعام به في الابتداء لأكثر الناس ، فإن الله يعلم وأنتم لا تعلمون . فكل ما يغمله الله فهو نعمة منه .

# [ ذنوب الإنسان ]

٣٤ — وأما دنوب الإنسان : فهى من نفسه . ومع هذا فهى – مع حسن العاقبة – نعمة وهى نعمة على غيره بما يحصل له بها من الاعتبار والهدى والإيمان . ولهذا كان من أحسن الدعاء قوله : «اللهم لا يجعلنى عبرة لفيرى ، ولا تجعل أحداً أسعد بما علمتنى منى » .

وفى دعاء القرآن: ﴿ رَبِنَا لَا تَجِعَلْنَا فَتَنَةَ لِلقَوْمِ الظَّالِمِينَ ﴾ (() ﴿ رَبِنَالاً بَجِعَلْنَا فَتَنَةَ لِلذِينَ كَفُرُوا ﴾ (٢) كَا فَيْهِ ﴿ وَاجْعَلْنَا لَامْتَقِينَ إِمَامًا ﴾ (() أَى فَاجْعَلْنَا أَنَّمَة لمن يقتدى بنا ويأتم. ولا تجعلنا فتنة لمن يضل بنا ويشقى .

و « الآلاء » فى اللغة : هي النعم ، وهي تتضمن القدرة .

قال ابن قتيبة: لمساعدًد الله في هذه السورة ــ سورة الرحمن ــ نعماءه، وذكر عباده آلاءه ونبههم على قدرته. وجعل كل كلمة من ذلك فاصلة بين نعمتين، ليفهم النعم ويقورهم بها.

وقد روى الحاكم في صحيحه والترمذى عن جابر عن النبي صلى الله عليه وسلم ، قال : « قرأ علينا رسول الله صلى الله عليه وسلم الرحمن حتى ختمها . ثم قال : مالى أراكم سكوتا ؟ الجن كان أحسن منكم وداً . ما قرأت عليهم هذه الآية من موة \_ فبأى آلاء ربكم تسكذبان \_ إلا قالوا : ولا بشيء من نعمك ربنا نسكذب فلك الحد » .

# [القرآن كله تذكير بآلاء الله ]

٧٤ – والله تعالى يذكر فى القرآن بآياته الدالة على قدرته وربوبيته ،

<sup>(</sup>١) يونس ٨٥ . (٢) المتعنة ٥ . (٣) الفرقان ٧٤ .

ویذکر بآیاته البتی فیها نصه و إحسانه إلی عباده ، ویذکر بآلیاته المیینة لحکته تعالی، وهی کلها متلازمة .

فكل ما خلق: فهو نعمة ، ودليل على قدرته وعلى حكمته .

لكن نعمة الرزق ، والانتفاع بالمآكل وللشارب والمساكن والملابس : ظاهرة لكل أحد ، فلهذا يستدل بها ، كما في سورة النحل : وتسمى سورة النعم . كما قاله قتادة وغيره .

## [ الفرق بين الحد والشكر ]

٨٤ — وعلى هذا : فكثير من الناس يقول :

الحد أعممن الشكر من جهة أسهابه ، غَإِنه يكون على نعمة وعلى غير نعمة. والشكر أعم من جهة أنواعها . فإنه يكون بالقلب واللسان واليد .

فإذا كان كل مخلوق فيه نصة : لم يكن الحد إلا نعمة ، والحمد لله على كل حال ، لأنه ما من حال يقضيها إلا وهي نصة على عباده .

لكن هذا فهم من عرف مافى المخلوقات من النعم . والجهمية والجبرية : عمزل عن هذا .

وكذلك كل ما يخلقه : ففيه له حكة . فهو محمود عليه باعتبار تلك الحكمة . والجهمية أيضًا بمعزل عن هذا .

وكذلك القدرية الذين يقولون ؛ لا تمود الحكمة إليه. بل مائم إلا نفع الخلق، فما عندهم إلا شكر، كما ليس عبد الجهمية إلا قدرة.

والقدرة المجردة عن نعمة وحكمة : لا يظهر فيها وصف حمد ، كالقادر الذي يفعل مالا ينتفع به ولا ينفع به أحداً ، فهذا لا يحمد .

فحقيقة قول الجهمية أتباع جهم : أنه لا يستحق الحد. فله عندهم ملك بلا حمد ، مع تقصيرهم في معرفة ملكه .

كا أن المعتزلة له عندهم نوع من الحمد بلا ملك تام ، إذ كان عندهم يشاء مالا يكون ، ويكون مالا يشاء ، وتحدث حوادث بلا قدرته .

وعلى مذهب السلف: له الملك وله الحمد تامّين، وهو محمود على حكمته، كما هو محمود على قدرته ورحمته.

وقد قال: ﴿ شهد الله أنه لا إله إلا هو والملائكة وأولوا العلم قائمًا بالقسط: لا إله إلا هو العزيز الحكيم ﴾ (١) فله الوحدانية في إلهيته ، وله العدل ، وله العزة والحكمة .

وهذه الأربعة إنما يثبتها السلف وأتباعهم . قمن قصر عن معرف السنة ، فقد نقص الرب بعض حقه .

والجهمى الجبرى لا يثبت عدلا ولا حكمة ، ولا توحيد إلهية . بل توحيد ربوييته . والمعتزلي أيضاً لايثبت في الحقيقة توحيد إلهية ولا عدلا في الحسنات والسيئات ، ولا عزة ولا حكمة في الحقيقة ، وإن قال : إنه يثبت الحسكمة عما معناها يعود إلى غيره ، وتلك لا يصلح أن تكون حكمة من فعل لا لأمر يرجع إليه ، بل لغيره هو عند العقلاء قاطبة بها : ليس محكيم ، بل سفيه .

وإذا كان الحمد لا يقع إلا على نعمة ، فقد ثبت : أنه رأس الشكر فهو أول الشكر .

والحمد ـ وإن كان على نعمته وعلى حكمته ـ فالشكر بالأعمال : هو على نعمته وهو على عبادة له لإلهيته التى تتضمن حكمته . فقد صار مجموع الأمور داخلا فى الشكر .

ولهذا عظم القرآن أمر الشكر . ولم يعظم أمر الحمد مجرداً ، إذا كان نوعاً من الشكر .

<sup>(</sup>۱) آل عمران ۱۸ .

وشرع الحمد \_ الذي هو الشكر المقول \_ أمام كل خطاب مع التوحيد.

فني الفاتحة: الشكر والتوحيد، والخطب الشرعية لابد فيها من الشكر
والتوحيد، والباقيات الصالحات نوعان. فسبحان الله ومحمده: فيها الشكر
والتنزيه والتعظيم. ولا إله إلا الله والله أكبر: فيها التوحيد والتكبير.
وقد قال تعالى: ﴿ فادعوه مخلصين له الدين. الحمد لله رب العالمين ﴾ (١٠.

## [ قضاء انسيئات م

وهل الحد على كل ما يحمد به الممدوح . وإن لم يكن باختياره،
 أو لا يكون الحد على الأمور الاختيارية . كا قيل فى الذم ؟ فيه نظر ليس هذا موضعه .

وفى الصحيح: « أن النبى صلى الله عليه وسلم كان إذا رفع رأسه من الركوع يقول: ربنا ولك الحمد. مل السماء، ومل الأرض، ومل ماشئت من شىء بعد، أهل الثناء والحجد. أحق ما قال العبد \_ وكلنا لك عبد لامانع لما أعطيت. ولا معطى لما منعت ، ولا ينفع ذا الجد منك الجد » هذا لفظ الحديث « أحق » أفعل التفضيل.

وقد غلط فيه طائفة من المصنفين فقالوا : « حقّ ما قال العبد » .

وهذا ليس لفظ الرسول . وليس هو بقول سديد . فإن العبد يقول الحق والجل العبد على العبد على العبد على العبد على العبد العبد

ولكن لفظة « أحق ما قال العبد » خبر مبتدأ محذوف . أى الحمد أحق ما قال العبد . أو هذا ــوهو الحمد ــ أحق ما قال العبد .

<sup>(</sup>١) غافر ٥٠٠

ففيه بيان: أن الحمد لله أحق، اقاله العباد. ولهذا أوجب قوله في كل صلاة، وأن تفتح به الفاتحة ، وأوجب قوله في كل خطبة ، وفي كل أور ذي بال .

والحمد ضد الذم. والحمد يكون على محاسن المحمود، مع المحبة له ، كما أن الذم يكون على مساويه ، مع البغض له .

فإذا قيل: إنه سبحانه يفعل الخير والحسنات، وهو حكيم رحيم بعباده، أرحم بعباده من الوالدة بولدها: أوجب ذلك أن يحبه عباده ويحمدوه.

وأما إذا قيل: بل يخلق ما هو شر محض ،ولانفع فيه ولا رحمة ، ولاحكمة لأحد . وإنما يتصف بإرادة ترجح مثلا على مثل . لافرق عنده بين أن يرحم أو يعذب . وليست نفسه ولا إرادته مرجحة للإحسان إلى الخلق،بل تعذيبهم وتنعيمهم سواء عنده : وهو \_ مع هذا \_ يخلق ما يخلق لمجرد العذاب والشر ، ويفعل ما يفعل لا لحكمة \_ ونحو ذلك ، مما يقوله الجهمية \_ لم يكنهذا موجها لأن يحهه العباد ويحمدوه . بل هو ، وجب للمكس .

ولهذا فإن كثيراً من هؤلاء ينطقون بالذم والشتم والطعن ، ويذكرون ذلك نظماً ونثراً .

وكثيراً من شيوخ هؤلا، وعلمائهم من يذكر فى كلامه ما يقتضى هذا . ومن لم يقله لسانه فقابه ممتلى، به ، لكن يرى أن ليس فى ذكره منفعة ، أو يخاف من عموم المسلمين .

وفي شعر طائفة من الشيوخ ذكر نحو هذا .

وهؤلاء يقيمون حجج إبليس وأتباعه على الله . ويجعلون الرب ظالمًا لهم . وهو خلاف ماوصف الله به نفسه ، في قوله تمالي : ﴿ وَمَا ظَلَمْنَاهُمْ وَلَكُنْ كانوا هم الظالمين ﴾ (١) وقوله : ﴿ وما ظلمناهم ولسكن ظلموا أنفسهم ﴾ (٢). وقوله : ﴿ وماربك بظلام للعبيد ﴾ (٢).

كيف يكون ظالمًا ؟ وهم فيما بينهم لو أساء بعضهم إلى بعض، أوقصر في حقه الكان يؤ اخذه ، ويعاقبه وينتقم منه . ويكون ذلك عدلا إذا لم يعتد عليه .

ولوقال: إن الذي فعلته قدر على فلا ذنب لى فيه: لم يكن هذا عذراً له عندهم بانفاق العقلاء.

فإذا كان العقلاء متفقين على أن حق المخلوق لا يجوز إسقاطه احتجاجاً القدرة ، فكيف يجوز إسقاط حق الخالق احتجاجاً بالقدر ؟

وهو سبحانه الحسكم العدل، الذي لا يظلم مثقال ذرة : و إن تك چسنة يضاعفها . ويؤت من لدنه أجراً عظيما . وهذا مبسوط في غير هذا للموضع .

فقوله: ﴿ أحق ماقال العبد ﴾ يقتضى: أن حمد الله أحق ماقاله العبد ، فله الحمد على كل حال . لأنه لايفعل إلا الخير والإحسان ، الذى يستحق الحمد عليه ، سبحانه وتعالى و إن كان العباد لايعلمون .

#### \* \* \*

[ حكمة خلق الإنسان ]

• ٥ - وهو سبحانه خلق الإنسان ، وخلق نفسه متحركة بالطبع حركة لابد فيها من الشر لحكمة بالغة ، ورحمة سابغة ..

فإذا قيل: فلم يخلقها على غير هذا الوجه ؟

قيل: كان يقول ذلك خلقاً غير الإنسان وكانت الحكمة التي خلقها بخلق

(۲) هود ۱۰۱

<sup>(</sup>۱) الزخرف ۲۶

<sup>(</sup>٣) فصلت ٤٦ .

الإنسان لاتحصل. وهذا سؤال الملائسكة حيث قالوا: ﴿ أَتَجْعَلَ فَيَهَا مِن يَفْسَدُ فَيُهَا مِن يَفْسَدُ فَيُهَا ويسفَكُ الدماء؟ ﴾ (١) مالم تعلمه الملائكة ، فكيف يعلمه آحاد الناس.

وفى نفس الإنسان خلقت كما قال الله تعالى: ﴿ إِن الإِنسان خلق هلوعاً . إِذَا مَدَّهُ الشَّرِ جَزُوعاً . وإذا مسَّه الخير منوعاً ﴾ (٢٧) ، وقال تعالى ﴿خلق الإِنسان من عجل ﴾ (٣) .

فقد خلقت خلقة تستلزم وجود ماوجد منها لحكمة عظيمة ، ورحمة عميمة. فكان ذلك خيراً ورحمة ، و إن كان فيه شر إضافى ، كما تقدم . فهذا من جهة الغاية مع أنه لايضاف الشر إلى الله .

وأما الوجه الثانى من جهة السبب: فإن هذا الشر إنما وجد لعدم العلم والإرادة التى تصلح النفس، فإنها خلقت بفطرتها تقتضى معرفة الله ومحبته، وقد هديت إلى علوم وأعمال تعينها على ذلك. وهذا كله من فضل الله وإحسانه لكن النفس المذنبة لما لم يحصل لها من يكلها، بل حصل لها من زين لها السيئات \_ من شياطين الإنس والجن \_ مالت إلى ذلك، وفعلت السيئات. فكان فعلها للسيئات مركباً من عدم ماينفع وهو الأفضل . ووجود هؤلاء الذين خيروها، والعدم لايضاف إلى الله.

وهؤلاء: القول فيهم كالقول فيها : خلقهم لحسكة .

فلما كان عدم ماتعمل به وتصلح: هو أحد السببين. وكان الشر المحض الذى لاخير فيه: هو العدم المحض ، والعدم لايضاف إلى الله . فإنه ليس شيئًا: والله خالق كل شيء. كانت السيئات منها باعتبار ذاتها في نفسها مستلزمة للحركة الإرادية التي تحصل منها عدم مع مايصلحها تلك السيئات .

<sup>(</sup>١) البقرة ٣٠ (٢) المعارج ١٩ ـ ٢١ (٣) الأنبياء ٣٧

والعبد إذا اعترف وأقر بأن الله خالق أفعاله كلما فهو على وجهين :

إن اعترف به إقراراً بخلق الله كل شيء ، بقدرته ونفوذ مشيئته ، وإقراراً بكلماته التامات التي لا يجاوزهن بر ولا فاجر ، واعترافاً بفقره وحاجته إلى الله وأنه لم يهده فهو ضال ، وإن لم يتب عليه فهو مُصِرُ ، وإن لم يغفر له فهو هالك : خضع لعزته وحكمته . فهذا حال المؤمنين الذين يرحمهم الله ويهديهم ويوفقهم لطاعته .

وإن قال ذلك احتجاجاً على الرب، ودفعاً للأمر والنهى عنه، وإقامة لعذر نفسه، فهذا ذنب أعظم من الأول، وهذا من أتباع الشيطان. ولا يزيده ذلك إلا شراً. وقد ذكرنا أن الرب \_ سبحانه \_ محمود لنفسه ولإحسانه إلى خلقه؛ ولذلك هو يستحق المحبة لنفسه ولإحسانه إلى عباده. ويستحق أن يرضى العبد بقضائه؛ لأنه حكمه عدل ؛ لايفعل إلا خيراً وعدلا. ولأنه لايقضى للمؤمن قضاء إلا كان خيراً له: « إن أصابته سراء شكر ؛ فكان خيراً له ، وإن أصابته ضراء صبر ، فكان خيراً له ».

فالمؤمن يرضى بقضائه لما يستحقه الرب لنفسه — من الحمد والثناء — ولأنه محسن إلى المؤمن .

#### [ قضاء السيئات ]

( الله عليه وسلم قال : هو أنه صلى الله عليه وسلم قال : « لايقضى الله للمؤمن قضاء إلا كان خيراً له » وقد قضى عليه بالسيئات الموجعة للعقاب ، فكيف يكون ذلك خيراً ؟ .

وعنه جوابان :

أحدها: أن أعمال العباد لم تدخل في الحديث؛ إنما دخل فيه مايصيب

الإنسان من البعم والمصائب ، كافى قوله : ﴿ مَا أَصَابِكَ مَنْ حَسَمَةَ فَمْنَ اللهُ وَمَا أَصَابِكَ مَنْ سَيْئة فَمْنَ نَفْسَكَ ﴾ (٥٠ . ولهذا قال : ﴿ إِنْ أَصَابِتَهُ سَرَاء شَكَرَ ، ولهذا قال : ﴿ إِنْ أَصَابِتُهُ سَرَاء صَبَرَ ؛ فَسَكَانَ خَيْرًا لَهُ ﴾ فَعَلَ القضاء : مَا يَصِيهِهُ مِنْ سَرَاء وضراء . هذا ظاهر لفظ الحديث ، فلا إشكال عليه .

الوجه الثانى: أنه إذا قدر أن الأعمال دخلت في هــذا ، فقد قال النبي صلى الله عليه وسلم: « من سرّته حسنته ، وساءته سيئته فهو مؤمن » .

فإذا قضى له بأن محسن ، فهذا مما يسره ، فيشكر الله عليه .

وإذا قضى عليه بسيئة : فهى إنما تكون سيئة يستحق العقوبة عليها ، إذا لم يتب منها ، فإن تاب أبدلت بحسنة ، فيشكر الله عليها ، وإن لم يتب ابتلى بمصائب تكفرها ، فصبر عليها ، فيكون ذلك خيرا له ، والرسول صلى الله عليه وسلم قال : « لا يقضى الله للمؤمن » والمؤمن هو الذى لا يصر على ذنب . بل يتوب منه ؛ فيسكون حسنة كا قد جاء في عدة آلات ، إن العبد ليعمل الذنب فيدخل به الجنة بعمله ، ولا يؤال يتوب منه حتى يدخل بتوبته منه الجنة .

والذنب يوجب ذل العبد وخضوعه ، ودعاء الله واستغفاره إلياه ، وشهوده. بفقره وحاجته إليه ، وأنه لابغفر الذنوب إلا هو .

فيحصل للمؤمن — بسبب الذنب — من الحسنات مالم يكن يحصل بدون ذلك ، فيكون هذا القضاء خيراً له .

فهو فى ذنوبه بين أمرين: إما أن يتوب، فيتوب الله عليه، فيكون من التوابير الذين يحبهم الله.

<sup>(</sup>١) النباء ٧٩

وإما أن يكفر عنه بمصائب ، تصيبه ضراء فيصبر عليها . فيكفر عنه السيئات بتلك المصائب ، وبالصبر عليها ترتفع درجاته .

وقد جاء فى بعض الأحاديث يقول الله تعالى: « أهل ذكرى أهل بجالستى، وأهل سكرى أهل زيارتى ، وأهل طاعتى أهل كرامتى ، وأهل معصيتى لا أو يسهم من رحمتى ، إن تابوا فأنا حبيبهم » أى : محبهم ، فإن الله يحب التوابين و يحب المتطهرين « وإن لم يتوبوا فأنا طبيبهم ، أبتليهم بالمصائب لأ كفر عنهم المعائب » .

#### [ مافى قوله تعالى «من نفسك» من الفوائد ]

وف قوله تعالى « من نفسك » من الفوائد : أن العبد لايركن إلى نفسه ، ولا يستغل إليها ، فإن الشر لا يجىء إلا منها ، ولا يشتغل بملام الناس ولاذمهم إذا أساءوا إليه ؛ فإن ذلك من السيئات التي أصابته ، وهي إنما أصابته بذنوبه ؛ فيرجع إلى الذنوب فيستغفر منها ، ويستعيذ بالله من شر نفسه وسيئات عمله ، ويسأل الله أن يعينه على طاعته ، فهذلك محصل له كل خير ، ويندفع عنه كل شر .

ولهذا كان أنفع الدعاء، وأعظمه وأحكمه :دعاء الفاتحة ﴿ اهدنا الصراط المستقيم ، صراط الذين أنعمت عليهم ، غير المفضوب عليهم ولا الضالين ﴾ فإنه إذا هداه هذا الصراط : أعانه على طاعته وترك معصيته ، فلم يصبه شر ، لا في الدنيا ولا في الآخرة .

لكن الذنوب هي من لوازم نفس الإنسان ، وهو محتاج إلى الهدى في كل لحظة : وهو إلى الهدى أحوج منه إلى الأكل والشرب .

ليس كما يقوله طائفة من المفسرين: إنه قد هداه. فلماذا يسأل الهدى ؟ وأن المراد بسؤال المهدى: الثبات، أو مزيد الهداية.

( ٦ \_ الحسنة والسيئة )

بل العبد محتاج إلى أن يعلمه ربه مايفعله من تفاصيل أحواله ، وإلى مايتولد من تفاصيل الأمور في كل يوم ، وإلى أن يلهم أن يعمل ذلك .

فإنه لا يكنى مجرد علمه ، إن لم يجعله الله مريدا للعمل بعلمه ، وإلا كان العلم حجة عليه ، ولم يكن مهتدياً ، والعبد محتاج إلى أن يجعله الله قادراً على العمل بتلك الإرادة الصالحة .

فإنه لا يكون مهتدياً إلى الصراط المستقيم — صراط الذين أنعم الله عليهم من النبيين والصديقين والشهداء والصالحين — إلا بهذه العلوم والإرادات والقدرة على ذلك.

ويدخل في ذلك من أنواع الحاجات مالا يمكن إحصاؤه.

ولهذا كان الناس مأمورين بهذا الدعاء في كلصلاة ، لفوط حاجتهم إليه. فليسوا إلى شيء أحوج منهم إلى هذا الدعاء .

و إنما يعرف بعض قدر هذا الدعاء من اعتبر أحوال نفسه ونفوس الإنس والجن ، والمأمورين بهذا الدعاء . ورأي مافى النفوس من الجهل والظلم الذى يقتضى شقاءها فى الدنيا والآخرة ، فيعلم أن الله — بفضله ورحمته — جعل هذا الدعاء من أعظم الأسباب المقتضية للخير ، المانعة من الشر .

### [المبرة في قصص الإنبياء]

وبما يبين ذلك: أن الله تعالى لم يقص علينا في القرآن قصة أحد
 إلا لنعتبر بها ، لما في الاعتبار بها من حاجتنا إليه ومصلحتنا.

و إنما يكون الاعتبار إذا قسنا الثانى بالأول، وكانا مشتركين فى المقتضى اللحكم، فلولا أن فى نفوس الناس من جنسما كان فى نفوس المكذبين للرسل معرعون ومن قبله - لم يكن بنا حاجة إلى الاعتبار بمن لانشبهه قط، ولمكن الأمر

كا قال تعالى : ﴿ مَا يَقَالَ لِكَ إِلَّا مَا قَدْ قَيْلَ لِلْرَسُلُ مِنْ قَبِلُكُ ﴾ (١) وكما قال تعالى : ﴿ كَذَلِكُ مَا أَتَى الذِّينَ مِن قَبِلْهُمْ مِن رَسُولَ ، إِلَّا قَالُوا : سَاحَوُ أُو عَبِينُونَ ﴾ (٢) وقال تعالى : ﴿ كَذَلِكَ قَالَ الذِّينَ مِن قَبِلْهُمْ ، مثل قولهم ، مثل قولهم ، تشابهت قلوبهم ﴾ (٢) وقال تعالى ﴿ يضاهئون قول الذين كفروا من قبل ﴾ (٤).

### [ إنها السنن ]

ولهذا قال النبى صلى الله عليه وسلم: « لتسلكن سنن من كان قبلكم حذو التُفدَّة بالتُفدَّة ، حتى لو دخلوا جحر ضُبَّ لدخلتموه . قالوا : اليهود والعسارى ؟ قال : فن ؟ » .

وقال: « لتأخذن أمتى مأخذ الأمم قبلها: شبراً بشبر، وذراعاً بذراع. قيل: يارسول الله، فارس الروم؟ قال: فمن؟ » وكلا الحديثين في الصحيحين.

ولما كان فى غزوة حنين كان للمشركين شجرة \_ يقال لها : ذات أنواط، يعلقون عليها أسلحتهم ، وينوطونها بها ، ويستظلون بها متبركين . فقال بعض الناس : « وارسول الله ، اجعل لنا ذات أنواط كما لهم ذات أنواط ، فقال : الله أكبر ! قلتم كما قال قوم موسى لموسى : اجعل لنا إلها كما لهم آلهة . إنها السنن . لتركبن سنن من كان قبلكم » .

وقد بيَّن القرآن : أن السيئات من النفس ، و إن كانت بقدر الله .

## [ أعظم السيئات ]

٥٥ - فأعظم السيئات : جعود الخالق ، والشرك به ، وطلب النفس

<sup>(</sup>۲) الذاريات ۲۰

<sup>(</sup>٤) التوبة ٣٠ .

<sup>(</sup>١) فصلت ٤٣ .

<sup>(</sup>٣) البقرة ١١٨ .

أن تكون شريكة ونداً له ، أو أن تسكون إلها من دونه . وكلا هذين وقع ، فإن فرعون طلب أن أن يكون إلها معبوداً دون الله تعالى . وقال : ﴿ماعلت للكم من إله غيرى ﴾ (٢) و ﴿ فقال أنا ربكم الأعلى ﴾ (٢) و ﴿ فاستخف قومه فأطاعوه ﴾ (٢)

و إبليس يطلب أن يعهد ويطاع من دون الله ، فيريد : أن يعهد ويطاع مو ، ولا يعبد الله ولا يطاع .

وهذا الذى فى فرعون و إبليس هو غاية الظلم والجهل .

وفى بفوس سائر الإنس والجن : شعبة من هذا وهذا ، إن لم يعن الله العبد ويهديه ، وإلا وقع فى بعض ما وقع فيه إبليس وفرعون ، بحسب الإمكان .

قال بعض العارفين : ما من نفس إلا وفيها ما فى نفس فرعون ، غير أن فرعون قدر فأظهر ، وغيره عجز فأضمر .

وذلك: أن الإنسان إذا اعتبر، وتعرف نفسه والناس، وسمع أخباره: رأى الواحد منهم يريد لنفسه أن تطاع وتعلو محسب قدرته.

#### [حب الرياسة والعلو ]

07 — فالنفس مشحونة بحب العلو والولاسة ، بحسب إمكامها ، فتجد أحدهم يوالى من يوافقه على هواه ، ويعادى من يخالفه فى هواه ، وإنما معبوده: ما يهواه ويريده قال تعالى : ﴿ أَرَأَيت مِن اتَّخَذَ إِلَمُه هواه ، أَفَانَت تَكُونَ

<sup>(</sup>۱) القصص ۳۸

 <sup>(</sup>۲) النازعات ۲۶ .
 (٤) الزخرف : ٥٠ .

<sup>(</sup>۲) الشعراء ۲۹.

عليه وكيلا؟ ﴾ (١) والناس عنده في هذا الباب : كما هم عند . الوك الكفار من للشركين من الترك وغيره . يقولون « يارباعي » أى صديق وعدو . فن وافق هواهم : كان ولياً ، وإن كان كافراً مشركا . ومن لم يوافق هواهم : كان عدواً ، وإن كان من أولياء الله المتقين . وهذه حال فرعون .

والواحد من هؤلاء : يريدأن يطاع أمره بحسب إمكانه ، لكنه لا يتمكن بما تمسكن منه فرعون : من دعوى الإلهية ، وجعود الصانع .

وهؤلاه \_ و إن كانوا يقرون بالسانع \_ لكنهم إذا جامهم من يدعوهم إلى عبادته وطاعته المتضبنة ترك طاعتهم : فقد يعادونه ، كما عادى فرعون موسى .

وكثير من الناس بمن عنده بعض عقل و إيمان ، لا يطلب هذا الحد ، بل يطلب لنفسه ما هو عنده فإن كان مطاعاً مسلماً : طلب أن يطاع فى أغراضه ، وإن كان فيها ما هو ذنب ومعصية لله ، ويكون من أطاعه فى هواه : أحب إليه وأعز عنده بمن أطاع الله وخالف هواه . وهذه شعبة من حال فرعون ، وسائر المكذبين للرسل .

و إن كان عالمًا \_ أو شيخًا \_ أحب من بعظمه دون من يعظم نظيره ، حتى لموكانا يقرآن كتابًا واحدًا كالقرآن ، أو يعبدان عبادة واحدة متاثلان فيها ، كالصلوات الخس ، فإنه يحب من يعظمه بقبول قوله ، والاقتداء به : أكثر من غيره . وربما أبغض نظيره وأتباعه حسدًا وبغيًا ، كما فعلت اليهود لما بعث الله عجدًا صلى الله عليه وسلم يدعو إلى مثل ما دعا إليه موسى . قال تعالى : ﴿وإذا قيل لهم : آمنوا بما أنزل الله قالوا : نؤمن بما أنزل علينا ، ويكفرون بما وراءه ،

<sup>(</sup>١) الفرقان ٤٣٠

وهو الحق مصدقًا لما معهم ﴾ (١) وقال تعالى : ﴿ وَمَا تَفْرَقَالَذِينَ أُوتُوا الْكَتَابِ إِلَّا مِن بعد إِلَّا مِن بعد ما جَاءتُهُم الْعِينَة ﴾ (٢) وقال تعالى : ﴿ وَمَا تَفْرَقُوا إِلَّا مِن بعد ما جَاءَتُهُم الْعَلَمُ بَعْيًا بِينَهُم ﴾ (٢) .

## [ عمل بنى إسرائيل كممل فرعون ]

٠٥٧ – ولهذا أخبر الله تعالى عنهم بنظير ما أخبر به فرعون . وسلط عليهم من انتقم به منهم ، فقال تعالى عن فرعون : ﴿إِن فرعون علا فى الأرض وجعل أهلها شِيعاً . يستضعف طائفة منهم ، يذبح أبناءهم ، ويستحيى نساءهم ، إنه كان من المفسدين ﴾ (ع) وقال تعالى عنهم : ﴿ وقضينا إلى بنى إسرائيل فى الكتاب : لتفسدن فى الأرض مرتين ، ولتعلن علواً كبيراً ﴾ (٥) ولهذا قال تعالى : ﴿ تلك الدار الآخرة نجعلها للذين لا يريدون علواً فى الأرض ولا فساداً ﴾ (١) .

والله سبحانه وتعالى إنما خلق الخلق لعبادته ، ليذكروه ، ويشكروه . ويعبدوه . وأرسل الرسل ، وأنزل الكتب ليعبدوا الله وحده ، وليكون الدين كله لله ، ولتكون كلة الله هي العليا ، كما أرسل كل وسول بمثل ذلك . قال تعالى : ﴿ وما أرسلنا من قبلك من رسول إلا نوحي إليه أنه لا إله إلا أنا فاعبدون ﴾ (٧) وقال تعالى : ﴿ واسأل من أرسلنا من قبلك من رسانا : أجعلنا من دون الرحمن آلهة يعبدون ؟ ﴾ (٨) .

وقد أمر الله الرسل كلمهم بهذا ، وأن لا يتفرقوا فيه . فقال : ﴿ إِنَّ هَذَهُ

<sup>(</sup>١) البقرة ٩٩٠ . (٢) البينة ٤ .

<sup>(</sup>٢) الشورى ١٤ . (٤) القصص ٤ .

<sup>(</sup>٥) الإسراء ٤٠ . . . (٦) القصعي ٨٣٠

<sup>(</sup>٧) الأنبياء ٢٠ ٠ . . . (٨) الزخرف ٤٠ ٠

أمتكم أمة واحدة . وأنا ربكم فاعبدون ) (١) وقال تعالى : ﴿ يَا أَيُّهَا الرَّسَلَ كَالُوا مَن الطَّيْبَاتُ وَاعْلُوا صَالِحًا ؛ إِنَّى بَمَا تَعْمُلُونَ عَلَيْمٍ . وإن هذه أمتكم أمة واحدة ، وأنا ربكم فاتقون . فتقطعوا أمرهم بينهم زبراً ، كل حزب بما لديهم فرحون ﴾ (٢) .

قال قتادة: أى دينكم دين واحد، وربكم رب واحد، والشريعة مختلفة . وكذلك قال الضحاك عن ابن عباس « إن هذه أمتكم أمة واحدة »أى دينكم دين واحد . قال ابن أبى حاتم : وروى عن سعيد بنجبير ، وقتادة وعبد الرحمن ابن زيد نحو ذلك . وقال الحسن : بين لهم ما يتقون وما يأتون . ثم قال : إن هذه سنتكم سنة واحدة .

وهكذا قال جمهور الفسرين .

## [ معنى الأمة ]

مه – و « الأمة » الملة والطريقة ، كما قال تعالى ﴿ بِلِ قَالُوا ۚ إِنَا وَجَدَنَا اللَّهِ وَالطَّرِيقَ» آثارهم مهتدون \_ مقتدون ﴾ (٢) كما يسعى «الطريق» إماماً . لأن السالك فيه يأتم به ، فكذلك السالك يؤمه ويقصده .

و « الأمة » أيضاً معلم الخير ، الذى يأتم به الناس ، كما أن « الإمام » هو الذى يأتم به الناس ، و إبر اهيم عليه السلام جعله الله إماماً ، وأخبر أنه : ﴿ كَانَ أُمَّةً ﴾ (٤) .

وأمر الله الرسل أن تكون ملتهم ودينهم واحداً ، لا يتفوقون فيه ، كما في الصحيحين عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال : « إنا معشر الأنهياء ديننا

<sup>(</sup>١) الأنبياء ٩٠ . ﴿ ﴿ ﴾ المؤمنون ١٥ ـ ٣٠ ·

 <sup>(</sup>٣) الزخرف ٢٢ ، ٢٢

واحد » وقد قال تعالى: ﴿ شرع لَـكُم مِن الدينَ مَا وَضَّى بِهُ نُوحًا ، والذَّى أُوحِينا إليك ، ومَا وَصِينا بِهِ إِبراهِم وموسى وعيسى : أَن أَقيمُوا الدين ، ولا تتفرقوا فيه ﴾ (١) ولهذا كان جميع رسل الله وأنبيائه يصدق بعضهم بعضاً لا يختلفون ، مع تنوع شرائههم .

## [ أتباع الرسل المخلصون ]

والأمراء والملوك من المطاعين من العلماء والمشايخ والأمراء والملوك متبعاً للرسل . أمر بما أمروا به ، ودعا إلى ما دعوا إليه ، وأحب من دعا إلى مثل ما دعا إليه ، فإن الله يحب ذلك ؛ فيحب ما يحبه الله تعالى ، وهذا قصده في نفس الأمر . أن تسكون العبادة لله تعالى وحده ، وأن يكون الدين كله لله . وأما من كان يكوه أن يكون له نظير يدعو إلى ذلك : فهذا يطلب أن بكون هو المطاع المعبود ، فله نصيب من حال فرعون وأشباهه .

فن طلبأن يطاع دون الله: فهذا حال فرعون ، ومن طلبأن يطاع مع الله : فهذا يريد من الناس أن يتخذوا من دون الله أنداداً يحبونهم كحب الله، والله سبحانه وتعالى أمر: أن لا يعبد إلا إياه ، وأن لا يكون الدين إلا له، وأن تكون الموالاة فيه ، والمعاداة فيه ، وأن لا يتوكل إلا عليه ، ولا يستعان إلا به .

فالمؤمن المتبع للرسل: يأمر الناس بما أمرتهم به الوسل ، ليكون الدين كله لله لا له ، وإذا أمر أحد غيره بمثل ذلك: أحبه وأعانه ، وسر بوجو دمطلوبه . وإذا أحسن إلى الناس ، فإنما يحسن إليهم : ابتغاء وجه ربه الأعلى، ويعلم أن

الله قد من عليه بأن جعله محسناً ، ولم يجعله مسيئاً ، فيرى أن عمله لله ، وأنه بالله .

وهذا مذكور في فاتحة الكتاب، التي ذكرنا: أن جميع الخلق محتاجون إليها أعظم من حاجتهم إلى أى شيء.

<sup>(</sup>۱) الشورى ۱۳ ۰

ولهذا فرضت عليهم قراءتها فى كل صلاة دون غيرها من السور، ولم ينزل فى التوراة، ولا فى الإنجيل، ولا فى الزبور، و لافى القرآن مثلها، فإن خيها: ﴿ إِياك نعبد وإياك نستعين ﴾ .

## [ المؤمن عمله لله وبالله ]

• ٣ - فالمؤمن يرى أن عمله لله : لأنه إلماه يعبد، وأنه بالله لأنه إياه يستمين . فلا يطلب بمن أحسن إليه جزاء ولا شكوراً ، لأنه إنما عمل له ما عمل لله ، كا قال الأبرار: ﴿ إنما نطعه كم لوجه الله ، لا ريدمنكم جزاء ولا شكوراً ﴾ (١) ولا يمن عليه بذلك ولا يؤذيه ، فإنه قد علم : أن الله هو للمان عليه ، إذ استعمله في الإحسان ، وأن المنة لله عليه ، وعلى ذلك الشخص فعليه هو : أن يشكر الله ، إذ يسره لليسرى ، وعلى ذلك : أن يشكر الله ، إذ يسره لليسرى ، وعلى ذلك : أن يشكر الله ، إذ يسره لليسرى ، وعلى ذلك : أن يشكر الله ، إذ يسره لليسرى ، وعلى ذلك : أن يشكر الله ، إذ يسر له من يقدم له ما ينفعه من رزق ، أو علم أو نصر ، أو غير ذلك .

ومن الناس: من يحسن إلى غيره ليمن عليه ، أو يرد الإحسان له بطاعته إليه وتعظيمه ، أو نفع آخر . وقد يمن عليه ، فيقول: أنا فعلت بك كذا . فهذا لم يعبد الله ولم يستعنه ، ولا عمل لله ، ولا عمل بالله ، فهو المراثى .

وقد أبطل الله صدقة المنان ، وصدقة للوائى . قال تعالى : ﴿ يَا أَيُّهَا الذِّينَ مَنُوا لا تَبْطُلُوا صدقاتُ كُم بالمنِّ والأذى ، كالذى يتفق ماله رئاء الناس ، ولا يؤمن بالله واليوم الآخر ، فثله كمثل صفوان عليه تراب ، فأصابه والمفتركه صَلْداً ، لا يقدرون على شى ، بما كسبوا ، والله لا يهدى القوم السكافرين، ومثل الذين ينفقون أموالهم ابتفاء مرضات الله ، وتثبيتا من أنفسهم : كمثل جنة بربوة أصابها وابل ، فآتت أكلها ضعفين ، فإن لم يصبها وابل فطل . والله عما تعملون بصير ﴾ (٢) .

<sup>(</sup>١) الإنان ٩ .

قال قتادة: « تثبيتاً من أنفسهم » احتساباً من أنفسهم ، وقال الشعبى: يقيناً وتصديقاً من أنفسهم ، وكذلك قال السكلبي ، قيل : يخرجون الصدقة طيبة بها أنفسهم . وعلى يقين الثواب ، وتصديق بوعد الله ، يعلمون : أن ما أخرجوه خير لهم مما تركوه .

قلت: إذا كان المعطى محتسبًا للأجر عند الله مصدقًا بوعدالله له: طلب من الله ، لامن الذى أعطاه ، فلا يمن علمه . كما لو قال رجل لآخر : أعط مما لينكك هذا الطعام ، وأنا أعطيك ثمنه ، لم يمن على الماليك ، لاسيما إذا كان يعلم أن الله قد أنعم عليه بالإعطاء .

#### فص\_ل

#### [ الذنوب ابتلاء ]

17 — الفرق السادس: أن يقال: إن ما يبتلى به العبد من الذنوب الوجودية \_ إن كانت خلقاً لله \_ فهو عقوبة له على عدم فعله ما خلقه الله له، وفطره عايه. فإن الله إنما خلقه لعبادته وحده لاشريك له، ودلّه على الفطرة، كا قال النبى صلى الله عليه وسلم: «كل مولود يولد على الفطرة» وقال تعالى: ﴿ فَأَقُم وَجَهِكَ للدّبِن حَنيفاً ، فطرة الله التي فطر الناس عليها ، لا تبديل خلق الله ، ذلك الدين القيم ولكن أكثر الناس لا يعلمون (٥٠).

فهو لما لم يفعل ما خلق له ، وما فطر عليه ، وما أمر به ــ من معرفة الله وحده ، وعجادته وحده ــ عوقب على ذلك ، بأن زين له الشيطان ما يفعله من الشرك والمعاصى .

قال تعالى للشيطان: ﴿ اذهب: فمن تبعث منهم فإن جهنم جزاؤكم جزاء موفوراً - إلى قوله - إن عبادى ليس لك عليهم سلطان (٢٠) وقال تعالى: ﴿ إنه (١) الروم ٢٠٠٠ (١) الروم ٢٠٠٠ (٢) الإسراء ٦٢ - ٦٠٠

ليس له سلطان على الذين آمنوا وعلى ربهم يتوكلون ، إنما سلطانه على الذين يتولونه ، والذين م به مشركون (() وقال تعالى : ﴿ إِنَّ الذين اتقوا إِذَا مَسْهُم طَائف من الشيطان تذكروا ، فإذا هم مبصرون . وإخوانهم يمدونهم في الفيَّ مُلا يقصرون ﴾ (٢) .

## [ الإخلاص شفاء ]

الدين لله: يمنع من تسلط الشيطان ، ومن ولاية الشيطان التي توجب العذاب . كما قال تعالى: ﴿ كَذَلْكُ لَنْصَرَفَ عَنْهُ السَّوَّءُ وَالْفَحْشَاءُ ، إِنْهُ مِنْ عَبَّادُنَا الْحَلْصِينَ ﴾ (٢) .

فإذا أخلص العبد لربه الدين : كان هذا مانعاً له ،ن فعل ضد ذلك ومن إيقاع الشيطان له في ضد ذلك ، وإذا لم يخلص لربه الدين ولم يفعل ما خلق له وفطر عليه . عوقب على ذلك ، وكان ،ن عقابه : تسلط الشيطان عليه ، حتى يُزَيِّن له فعل السيئات ، وكان إلهامه لفجوره : عقوبة له على كونه لم يتق الله . وعدم فعله للحسنات : ليس أمراً وجودياً ، حتى يقال : إن الله خلقه ، بل هو أمر عدى ، لكن يعاقب عليه لكونه : عدم ما خلق له ، وماأمر به ، وهذا يتضمن العقوبة على أمر عدى ، لكن بفعل السيئات لا بالعقوبات التي يستحقها بعدم إقامة الحجة عليه بالنار ونحوها .

وقد تقدم أن مجرد عدم المأمور : هل يعاقب عايه ؟ فيه قولان .

والأكثرون يقولون: لا يعاقب عليه لأنه عدم محض، ويقولون: إنما يعاقب على الترك، وهذا أمر وجودى.

وطائغة \_ منهم : أبو هاشم \_ قالوا : بل يعاقب على هذا العدم . بمعنى أنه يعاقب عليه ، كما يعاقب على فعل الذنوب بالنار ونحوها .

<sup>(</sup>١) النحل ٩٩ ، ١٠٠ . ﴿ ﴿ ﴿ ﴾ ﴾ الأعراف ٢٠١ ، ٢٠٢

<sup>(</sup>٣) يوسف ٢٤ .

وما ذكر في هذا الوجه ؛ هو أمر وسط : وهو أن يعاقبه على هذا العدم بفعمل السيئات ، لا بالعقوبة عليها ، ولا يعاقبه عليها حتى يرسل إليه رسوله ، فإذا عصى الرسول : استحق حينئذ العقوبة التامة . وهو أولا إنما عوقب بما يمكن أن ينجو من شره ، بأن يتوب منه ، أو بأن لا تقوم عليه الحجة ، وهو كالصبى الذي لا يشتغل بما ينفعه ، بل بما هو سبب لضروه ، ولكن لا يكتب عليه قلم الإثم حتى يبلغ ، فإذا بلغ عوقب .

ثم ما تعوّده من فعل السيئات : قد يكون سبباً لمعصيته بعدالبلوغ ، وهو لم يعاقب إلا على ذنيه ، ولسكن العقوبة المعروفة : إنما يستحقها بعد قيام الحجة عليه . وأما اشتغاله بالسيئات : فهو عقوبة عدم عمله للحسنات .

#### [ الشر ليس إلى الله م

7٣ - وعلى هذا: فالشر ليس إلى الله بوجه من الوجوه فإنه - وإن كان الله خالق أفعال العباد فلقه للطاعات: نعمة ورحمة، وخلقه للسيئات: له فيه حكمة ورحمة. وهو \_ مع هذا \_ عدل منه. فما ظلم الناس شيئاً ولكن الناس ظلموا أنفسهم.

وظلمهم لأنفسهم نوعان : عدم عملهم بالحسنات . فهذا ليس مضافًا إليه . وعماهم لاسيئات : خلقه عقوبة لهم على ترك فعل الحسنات التي خلقهم لها ، وأمرهم بها . فكل نعمة منه فضل ؛ وكل نقمة منه عدل .

ومن تدبَّر القرآن تهين له أن عامة ما يذكره الله فى خلق الكفو والمعاصى يجعله جزاء لذلك العمل . كقوله تعالى : ﴿ فَن يَرِدَ اللهُ أَن يَهِدِيه يَشْرَحُصَدُرُهُ لَا سِلام ، ومن يرد أن يضله يجعل صدره ضيقًا حرجًا كأنما يصَّقَد فى السماء . كذلك يجعل الله الرجس على الذين لا يؤمنون ﴾ (١) ، وقال تعالى: ﴿ فلما وْاغوا

<sup>(</sup>١) الأنعام ١٢٥ .

أزاغ الله قلوبهم ﴾ (١) ، وقال تعالى : ﴿ وأما من بخل واستغنى ، وكذَّب الحسنى ، فسنيسره للعسرى ﴾ (٢).

وهذا وأمثاله: بذلوا فيه أعمالا عاقبهم بها على فعل محظور و ترك مأمور.
وتلك الأمور إنما كانت منهم وخلقت فيهم لكونهم لم يفعلوا ماخلقوا
له، ولابد لهم من حركة و إرادة، فلما لم يتحركوا بالحسنات حركوا بالسيئات،
عدلا من الله، حيث وضع ذلك موضعه في محله القابل له — وهو القلب الذي
لا يكون إلا عاملا — فإذا لم يعمل الحسنة استعمل في عمل السيئة. كا قيل:
نفسك إن لم تشغلها شغلتك.

وهذا الوجه \_ إذا حقق \_ يقطع مادة كلام القدرية المكذبة ، والمجبرة الذين يقولون: إن أفعال العباد ليست مخلوقة لله . ويجعلون خلقها والتعذيب عليها ظلماً . والذين يقولون: إنه خلق كفر الكافرين ومعصيتهم ، وعاقبهم على ذلك لا لسبب ولا لحكة .

فإذا قيل لأولئك: إنه إنما أوقمهم فى تلك الذنوب ، وطبع على قلوبهم عقوبة لهم على عدم فعلهم ما أمرهم به ، فما ظلمهم ولكن هم ظلموا أنفسهم .

يقال: ظلمته إذا نقصته حقه . قال تعالى : ﴿ كُلَّمَا الْجُنْتَيْنَ آنَتَ أَكُلُّهَا وَلَمْ تظلُّم منه شيئًا ﴾ (٢٠).

وكثير من أو لئك يسلمون أن الله خلق للعبد من الأعمال ما يكون جزاء له على عمل منه متقدم. ويقولون: إنه خلق طاعة المطيع.

فلاينازعون في نفس خلق أفعال العباد . لكن يقولون . ماخلق شيئاً من الذنوب ابتداء . بل إنما خلقها جزاء لئلا يكون ظالماً .

<sup>(</sup>١) الصف ٥ (٧) الليل ٨ ــ ١٠ (٢) الكيف ٣٣

#### [ الذنب يحدثه العبد ]

3 — فنقول: أول مايفعله العبد من الذنوب: هو أحدثه ، لم يحدثه الله . ثم ما يكون جزاء على ذلك: فالله محدثه ؛ وهم لاينازعون في مسألة خلق الأفعال إلامن هذه الجمة . وهذا الذي ذكرناه يوافقون عليه . لكن يقولون: أول الذنوب لم يحدثه الله ، بل يحدثه العبد ، لئلا يكون الجزاء عليه ظلماً .

وما ذكرناه: يوجب أن الله خالق كل شيء، فاحدث شيء إلا بمشيئته وقدرته، ولسكن أول الذنوب الوجودية: هو المخلوق. وذلك عقوبة على عدم فعل العبد لما خلق له، ولما كان ينجني له أن يفعله.

وهذا العدم لا يجوز إضافته إلى الله ، وليس بشىء حتى يدخل فى قولنا : ﴿ الله خالق كل شىء ﴾ وما أحدثه من الذنوب الوجودية فأولها : عقوبة للعبد على هذا العدم . وسائرها : قد يكون عقوبة للعبد على ماوجد . وقد يكون عقوبة له على استمراره على العدم .

فادام لا يخلص لله العمل: فلا يزال مشركاً ولا يزال الشيطان مسلطاً عليه.

ثم تخصيصه سبحانه لمن هداه \_ بأن استعمله ابتداء فيما خلق له ، وهذا لم يستعمله \_ هو تخصيص منه بفضله ورحمته . ولهذا يقول الله : ﴿ والله يختص برحمته من يشاء والله ذوالفضل العظيم ﴾ (١) . ولذلك حكمة ورحمة هو أعلم بها كما خص بعض الأبدان بقوى لاتوجد في غيرها ، و بسبب عدم القوة قد تحصل له أمراض وجودية وغير ذلك من حكمته .

وبتحقيق هذا يدفع شبهات هذا الباب . والله أعلم بالصواب ·

<sup>(</sup>١) أَلْيَقْرَةَ ١٠٥

## فصلل [ عقوبة عدم الإيمان ]

و ما ذكر فيه العقوبة على عدم الإيمان، قوله تعالى: ﴿ ونقلب أفسدتهم وأبصارهم كما لم يؤمنوا به أول مرة ، ونذرهم فى طغيباتهم يعمهون ﴾ (٥ وهذا من تمام قوله: ﴿ وما يشعركم: أنها إذا جاءت لايؤمنون ، ونقلب أفندتهم وأبصارهم ﴾ الآية . فذكر: أن هذا التقليب إيماحصل لقلوبهم لما لم يؤمنوا به أول مرة ، وهذا عدم الإيمان .

لكن يقال: إنماكان هذا بعد دعوة الرسول لهم ، وهم قد تركوا الإيمان وكذبوا الرسول. وهذه أمور وجودية ، كن الموجب للعذاب: هو عدم الإيمان ، وما ذكر شرط في التعذيب ، بمنزلة إرسال الرسول ، فإنه قد يشتغل عن الإيمان بما جنسه مباح \_ من أكل وشرب ، وبيع وسفر ، وغير ذلك \_ وهذا الجنس لا يستحق عليه العقوبة ، إلا لأنه شغله عن الإيمان الواجب عليه .

ومن الناس من يقول: ضد الإيمان هو تركه . وهو أمر وجودى ، لاضدله إلا ذلك .

## 

77 — الغرق السابع: من الحسنات والسيئات التي تقناول الأعمال والجزاء في كون هذه تضاف إلى النفس، وتلك تضاف إلى الله: أن السيئات التي تصيب الإنسان \_ وهي مصائب الدنيا والآخرة — ليس لها سبب إلا ذنبه الذي هو نفسه، فانحصرت في نفسه.

<sup>(</sup>١) الأنمام ١١٠

وأما مايصيبه من الخير والنعم: فإنه لاتنحصر أسبابه ؛ لأن ذلك من فضل الله و إحسانه ، و يحصل بعمله و بغير عمله ، وعمله نفسه من إنعام الله عليه ، وهو سبحانه لا يجزى بقدر العمل، بل يضاعفه له . ولا يقدر العبد على ضبط أسبابها، لكن يعلم أنها من فضل الله و إنعامه ، فيرجع فيها إلى الله ، فلا يرجو إلا الله ، ولا يتوكل إلا عليه ، ويعلم أن النعم كلها من الله ، وأن كل ماخلقه فهو نعمة ، كما تقدم ، فهو يستحق الشكر المطلق العام ، الذى لا يستحقه غيره .

ومن الشكر: مايكون جزاء على مايسره على يديه من الخير ، كشكر الوالدين وشكر من أحسن إليك من غيرها ، فإنه « من لايشكرالناس لايشكر الله » ، لكن لايبلغ من حق أحد وإنعامه ، أن يشكر بمعصية الله ، أو أن يطاع بمعصية الله ، فإن الله هو المنعم بالنعم العظيمة ، التي لايقدر عليها مخلوق ، ونعمة المخلوق إنما هي منه أيضاً . وقال تعالى : ﴿ وما بكم من نعمة فن الله ﴾ (١) وقال تعالى : ﴿ وما بكم من نعمة فن الله ﴾ (١) وقال تعالى : ﴿ وما بكم من منه أيضاً منه ﴾ (٢) ، وقال تعالى : ﴿ وسخر لكم ما في السموات وما في الأرض جميعاً منه ﴾ (٢) ، وجزاؤه سبحانه على الطاعة والمعصية والكفر لايقدر أحد على مثله .

## [ لاطاعة لمخلوق في معصية الحالق ]

77 — فلهذا لم يجز أن يطاع مخلوق فى معصية الخالق ، كا قال تعالى : ﴿ ووصينا الإنسان بوالديه حُسناً ، وإن جاهداك لتشرك بى ماليس لك به علم فلاتطعهما ﴾ (٢) ، وقال فى الآية الأخرى : ﴿ وإن جاهداك على أن تشرك بى ماليس لك به علم فلا تطعهما ، وصاحبهما فى الدنيا معروفا ، واتبع سبيل من أناب إلى الى .

وقال النبي صلى الله عليه وسلم في الحديث الصحيح: « على المرء للسلم :

<sup>(</sup>١) النحل ٥٣ (٢) الجاثية ١٣

<sup>(</sup>٤) لقمان ه ١

<sup>(</sup>٣) العنكبوت ٨

السمع والطاعة في عسره ويسره ، ومنشطه ومكرهه ، ما لم يؤمر بمعصية ؟ فإذا أمر بمعصية فلا سمع ولا طاعة » . وفي الصحيحين عنه صلى الله عليه وسلم أنه قال : « إنما الطاعة في المعروف » وقال : « من أمركم بمعصية الله فلا تطيعوه » وقال : « لا طاعة لمخلوق على معصية الخالق » .

وهذا مبسوط في غير هذا الموضع .

والمقصود هنا: أنه إذا عرف أن النعم كلمها من الله ، وأنه لا يقدر أن يأتى بها إلا الله . فلا يأتى بالحسنات إلا هو ، ولا يذهب السيئات إلا هو ، وأنه ﴿ ما يفتح الله الناس من رحمة فلا ممسك لها ، وما يمسك فلا موسل له من بعده ﴾ (١) صار توكله ورجاؤه ودعاؤه للخالق وحده .

وكذلك إذا علم ما يستحقه الله من الشكر \_ الذى لا يستحقه غيره \_ صار علمه بأن الحسنات من الله : يوجب له الصدق فى شكر الله ، والتوكل عليه .

ولو قيل: إنها من نفسه لكان غلطًا ؛ لأن منها ما ليس لعمله فيه مدخل. وما كان لعمله فيه مدخل ؛ فإن الله هو المنعم به ؛ فإن لا حول ولا قوة إلا بالله ، ولا ملجأ ولا منجى منه إلا إليه .

وعلم أن الشرقد انحصر سببه في النفس، فصبط ذلك وعلم من أين يؤتى، فاستغفر ربه بما فعل و تاب، واستعان الله واستعاد به مما لم يعمل بعد، كما قال من قال من السلف: « لا يرجونَ عهد إلا ربه. ولا يخافَنُ عبد إلا ذنبه ».

وهذا يخالف قول الجهمية ومن اتبعهم ، للذين يقولون : إن الله يعذب بلا ذنب، ويعذب أطفال الكفار وغيرهم عذابًا دائمًا أبدًا بلا ذنب .

فإن هؤلاء يقولون: يخاف الله خوفًا مطلقًا . سواء كان له ذنب أو لم

<sup>(</sup>۱) فاطر ۲۰

يكن له ذنب ، ويشبهون خوفه بالخوف من الأسد ، ومن الملك القاهر الذى لا ينضبط فعله ولاسطوته ، بل قد يقهر ويعذب من لاذنب له من رعيته .

فإذا صدق العبد بقوله تعالى: ﴿ وما أصابك من سيئة فمن نفسك ﴾ علم بطلان هذا القول ، وأن الله لايعذبه ويعاقبه إلا بذنوبه ، حتى المصائب التي تصيب العبد كلما بذنوبه .

وقد تقدم قول السلف \_ ابن عباس وغيره \_ أن ما أصابهم يوم أحد من الغم والفشل ؛ إنماكان بذنوبهم ، لم يستثن من ذلك أحد ·

وهذا من فوائد تخصيص الخطاب، لثلا يظن أنه عام مخصوص.

وفى الصحيحين عن النبى صلى الله عليه وسلم أنه قال: « ما يصيب المؤمن من وصب ولا نصب ، ولا هم ولا حزن ولا غم \_ حتى الشوكة يُشاكها \_ إلا كفر الله بها من خطاهاه » .

# 

7/ - الفرق الثامن: إن السيئة إذا كانت من النفس، والسيئة خبيثة مذمومة ، وصفها بالخبث في مثل قوله: ﴿ الحبيشات للخبيشين والحبيثون الخبيئات﴾ (١).

قال جمهور السلف: الكلمات الخبيثة للخبيثين ، ومن كلام بعصهم: الأقوال والأفعال الخبيثة للخبيثين.

وقد قال تمالى ﴿ ضرب الله مثلا : كلمة طيبة \_ ومثل كلة خبيئة ﴾ (٢٠). وقال الله ﴿ إليه يصعد الكلم الطيب والعمل الصالح يرفعه ﴾ (٢٠) والأقوال والأفعال صفات القائل والفاعل .

<sup>(</sup>۱) النور ۲۱ (۲) إبراهيم ۲۲ \_ ۲۱ (۷) فاطر ۱۰

فإذا كانت النفس متصقة بالسوء والخبيث لم يكن محلم ا ينفعه إلاما يناسبها . فنأراد: أن يجمل الحيات والعقارب يعاشرون الناس كالسنانير: لم يصلح . ومن أراد: أن يجعل الذي يكذب شاهداً على الناس: لم يصلح .

وكذلك من أراد: أن يجعل الجاهل معلماً للباس ، مفتياً لهم ، أو يجعل العاجز الجهان مقاتل عن الناس ، أو يجعل الأحمق الذى لا يعرف شيئاً سائساً للناس ، أو للدواب ، فمثل هذا يوجب الفساد فى العالم ، وقد يكون غير ممكن، مثل ما أراد أن يجعل الحجارة تسبح على وجه الماء كالسفن ، أو تصعد إلى السماء كالربح ، ونحو ذلك .

فالنفوس الخبيثة لا تصلح أن تكون في الجنة الطيبة التي ليس فيها من الخبث شيء ، فإن ذلك موجب للفساد ، أو غير ممكن .

بل إذا كان في النفس خبث طهرت وهذّبت ، حتى تصلح لسكني الجنة .

كما في السحيح من حديث أبي سعيد الخدرى رضى الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم: « إن المؤمنين إذا نجوا من النار — أى عبروا الصراط — وقفوا على قنطرة بين الجنة والنار، فيقتص لعمضهم من بعض مظالم كانت بينهم في الدنيا. فإذا هذبوا وفقوا. أذن لهم في دخول الجنة » .

وهذا بما رواه البخارى عن أبى سعيد الخدرى قال : وقال رسول الله صلى الله عليه وسلم : « يخلص المؤمنون من النار . فيحبسون على قنطرة بين الجنة والنار ، فيقتص لبعضهم من بعض مظالم كانت بينهم فى الدنيا ، حتى إذا هذبوا ونقوا : أذن لهم فى دخول الجنة ، فوالذى نفس مجمد بيده لأحدم أهدى بمنزله فى الجنة منه بمنزله كان فى الدنيا » .

والتهذيب: التخليص، كما يهذب الذهب: فيخلص من الغش.

فتهين أن الجنة إنما يدخلها المؤمنون بعد التهذيب والتنقية من بقالا الذنوب ، فكيف يمكن لمن لم يكن له حسنات يعبر بها الصراط؟.

وأيضاً فإذا كان سببها ثابتاً فالجزاء كذلك ، بخلاف الحسنة ، فإنها من إنعام الحي القيوم الباقى ، الأول الآخر ، فسبها دائم ، فيدوم بدوامه .

و إذا علم الإنسان أن السيئة من نفسه: لم يطمع فى السعادة التامة ، مع مافيه من الشر ، بل علم تحقيق قوله تعالى: ﴿من يعمل سوءاً يُعُجِّز به ﴾ (١) وقوله ﴿ فَن يعمل مثقالا ذرة خيراً يره ، ومن يعمل مثقال ذرة شراً يره ﴾ (٢).

وعلم أن الرب عليم حليم ، رحيم عدل ، وأن أفعاله جارية على قانون العدل والإحسان ، وكل نعمة منه فضل ، وكل نقمة منه عدل .

وفى الصحيحين عن النبى صلى الله عليه وسلم أنه قال : « يمين الله ملأى ، لا يغيضها نفقة ، سحاء الليل والنهار . أرأيتم ما أنفق منذ خلق السموات والأرض ؟ فإنه لم يغض مافى يمينه ، والقسط بيده الأخرى يخفض ويرفع » .

[ الثواب والمقاب ، بحكمة وعدل ]

97 - وعلم فساد قول الجهمية ، الذين يجملون الثواب والعقاب بلاحكة ولاعدل، ولاوضع للأشياء مواضعها ، فيصفون الرب بما يوجب الظلم والسفه ، وهو سبحانه قد شهد (أنه لا له إلا هو والملائسكة وأولوا العلم قائمًا بالقسط . لا إله إلا هو العزيز الحكيم ﴾ (٣) .

ولهذا يقولون: لاندرى مايفعل بمن فعل السيئات، بل يجوز عندهم. أن يعفو عن الجميع، ويجوز عندهم: أن يعذب الجميع، ويجوز أن يعذب ويغفر بلا موازنة، بل يعفو عن شر الناس، ويعذب خير الناس على سيئة صغيرة، ولا يغفرها له.

<sup>(</sup>١) النساء ١٢٣ (٢) الزلزلة ٧ ، ٨ (٣) آل عرال ١٨

وهم يقولون: السيئة لا تمحى، لا بتوبة ، ولا حسنات ماحية ، ولا غير ذلك . وقد لا يفرقون بين الصفائر والكبائر .

قالوا: لأن هذا كله إنما يعلم بالسمع والخبر . خبر الله ورسوله .

قالوا: وليس فى السكتاب والسنة مايبين ما يفعل الله بمن كسب السيئات، إلا الكفر، وتأولوا قوله تعالى: ﴿إِنْ تَجتنبوا كَبَائْر ما تُتَهُون عنه نسكفر عنكم سيئاتكم﴾ (١) بأن المراد بالكبائر: قد يكون هو الكفر وحده، كاقال تعالى: ﴿ إِنَ اللهُ لا يُغفر أَن يشرك به ﴾ (٢).

وقد ذكر هذه الأمور القاضى أبو بكر الباقلانى وغيره ، ممن يقول بمثل هذه الأقوال ممن سلك مسلك جهم بن صفوان فى القدر وفى الوعيد ، وهؤلاء قصدوا مناقشة المعتزلة فى القدر والوعيد .

فأولئك لما قالوا: إن الله لم يخلق أعمال العباد، وأنه يشاء ما لا يكون، ويكون مالا يكون، ويكون مالا يشاء، وسلكوا مسلك نفاة القدر في هذا ،وقالوا في الوعيد بنحو قول الخوارج. قالوا: إن من دخل النار لا يخرج منها، لا بشفاعة ولا غيرها بل يكون عذابه مؤبدا، فصاحب الكبيرة، أو من رجحت سيئاته عنده ملا يرحمالله أبدأ، بل يخلده في النار، فخالفوا السنة المتواترة وإجماع الصحابة فها قالوه في القدر، وناقضهم جَهْم في هذا وهذا.

وسلك هؤلاء مسلك جَهْم ، مع انتسابهم إلى السنة والحديث وانعاع السلف ، وكذلك سلكوا في الإيمان والوعيد مسلك المرجئة الغلاة ، كجهم وأتعاعه .

## [ جهم وبدعته ]

• ٧ -- وجُهُم اشتهر عنه نوعان من العِدعة : نوع في الأسماء والصفات ،

<sup>(</sup>١) النباء ٢٠ . (٢) النباء ٤٨ -

فغلا فى ننى الأساء والصفات ، ووافقه على ذلك ملاحدة الباطنية والفلاسفة ونحوهم ، ووافقه المتزلة فى ننى الصفات دون الأساء .

والسكلابية \_ ومن وافقهم من السالمية ، ومن سلك مسلسكهممن الفقهاء وأهل الحديث والصوفية \_ وافقوه على ننى الصفات الاختيارية ، دون ننى أهل الصفات .

والكرامية ونحوهم: وافقوه على أصل ذلك ، وهو امتناع دوام مالا يتناهى ، وأنه يمتنع أن يكون الله لم يزل متكاما إذا شاء ، وفعالا لما يشاء إذا شاء ، لامتناع حوادث لا أول لها ، وهو \_ عن هذا الأصل الذى هو نفى وجودما لا يتناهى فى المستقبل \_ قال بفناء الجنة والنار .

وقد وافقه أبو الهذيل إمام المتزلة على هذا ، لكن قال : بننه هي الحركات . فالمعتزلة في الصفات مجانيث الجهمية .

وأما الكلابية : فيثبتون الصفات في الجلة ، وكذلك الأشعريون ، ولكنهم كما قال الشيخ أبو إسماعيل الأنصارى - الجممية الإناث ، وهم مخانث المعتزلة .

ومن الغاس من يقول: المتزلة مخانيث الفلاسفة .

وقد ذكر الأشعرى وغيره هذا ، لأن قائله لم يعلم أن جهماً صبق هؤلاء إلى هذا الأصل ، أو لأنهم مخانيثهم ، ن بعض الوجوه ، وإلا فإن مخالفتهم للفلاسفة كبيرة جداً .

والشهرستانى يذكرعن شيوخهم: أنهم أخذوا ما أخذوا عن الفلاسفة، لأن الشهرستانى إنما يرى مناظرة أصحاب الأشعوية فى الصفات ونحوها مع المعتزلة، بخلاف أئمة السنة والحديث فإن مناظرتهم إثما كانت مع الجهمية، وهم المشهورون عند السلف والأمة بننى الصفات. وأهل النفي للصفات والتعطيل لها: هم عند السلف، يقال لهم: الجهمية، و وسهذا تميزوا عند السلف عن سائر الطوائف.

## [ نشأة المتزلة والجهمية ]

٧١ – وأما المعتزلة: فامتازوا بقولهم بالمنزلة بين المنزلتين ، لما أحدث ذلك عبرو بن عبيد ، وكان هو وأصحابه يجلسون معتزلين للجماعة ، فيقول قتادة وغيره: أو لئك المعتزلة . وكان ذلك بعد موت الحسن البصرى في أوائل المائة الثانية .

وبعدهم حدثت الجهمية .

وكان القدر: قد حدث أهله قبل ذلك فى خلافة عبد الله بن الزبير ، بعد موتمعاوية ، ولهذا تكلم فيهم ابن عمر وابن عباس رضى الله عنهم وغيرهما.

وابن عباس مات قبل ابن الزبير ، وابن عمر مات عقب موته ، وعقب دلك تولى الحجاج العراق سنة بضع وسبعين ·

فبقى الناس يخوضون فى القدر بالحجاز والشام والعراق ، وأكثره : كان بالشام والعراق بالبصرة ، وأقله :كان بالحجاز .

ثم لما حدثت المعتزلة \_ بعد موت الحسن ، وتكلم فى المنزلة بين المنزلتين ، وقالوا بإنفاذ الوعيد ، وخلود أهل التوحيد فى النار ، وأن النار لا يخرج منها من دخلها . وهذا تغليظ على أهل الذنوب \_ ضموا إلى ذلك القدر ، فإن به يتم التغليظ على أهل الذنوب ، ولم يكن الناس إذ ذاك قد أحدثوا شيئاً من ننى الصفات .

## [ ظهور الجمد بن درهم ]

٧٧ — إلى أن ظهر الجمد بن درهم ، وهو أولهم ، فضحى به خالد

ابن عبد الله القسرى ، وقال : «أيها الناس ، ضعوا ، تقبل الله ضحافاكم ، فإنى مضح بالجمد بن درهم ، إنه زعم ، أن الله لم يتخذ إبراهم خليلا ، ولم يكلم موسى تسكليا ، تعالى الله عما يقول الجمد علوا كبيراً » ثم نزل فذ بحه وهذا كان بالمراق. ثم ظهر جهم بن صفوان من ناحية المشرق من ترمذ ، ومنها ظهر رأى جهم ولهذا كان علماء السبة والحديث بالمشرق ، أكثر كلاماً في رد مذهب جهم من أهل الحجاز والشام والعراق ، مثل إبراهيم بن طهمان وخارجة بن حسم ، ومثل عبد الله بن المهارك . وأمثالهم وقد تسكلم في ذمهم و وابن مصعب ، ومثل عبد الله بن المهارك . وأمثالهم وحاد بن زيد وغيرهم .

## [ محنة الإمام أحمد بن حنبل ]

وغيره من علماء السنة ، فإنهم في إمارة المأمون قو و كثروا . فإنه كان قد وغيره من علماء السنة ، فإنهم في إمارة المأمون قو و كثروا . فإنه كان قد أقام مخواسان مدة ، واجتمع بهم ، ثم كتب بالمحنة من طوسوس (۱) سنة ممان عشرة وما ثنين ، وفيها مات ، وردوا أحمد بن حنبل إلى الحبس ببغداد ، إلى سنة عشرين ، وفيها كانت محنته مع المتصم ومناظرته لهم في الكلام ، فلما رد عليهم ما احتجوا به عليه ، وبيّن أن لا حجة لهم في شيء من ذلك ، وأن طلبهم من الناس أن يوافقوهم ، وامتحانهم إياهم ، جهل وظلم . وأراد ملمتصم إطلاقه ، فأشار عليه من أشار بأن المصلحة ضربه ، حتى لا تنكسر حرمة الخلافة مرة بعد مرة . فلما ضربوه قامت الشناعة عليهم في العامة ، وخافوا الفتنة ، فأطلقوه .

## [ القائلون مخلق القرآن ]

٧٤ — وكان أحمد بن أبى دؤاد قد جمع له نفاة الصفات القائلين مخلق

<sup>(</sup>١) وكان خرج إليها لغزو الروم .

القرآن من جميع الطوائف، فجمع له مثل أبى عيسى محمد بن عيسى بن فوث، ومن أكابر النجارية أصحاب حسين النجار.

وأئمة السنة \_ كان المبارك ، وأحمد بن إسحاق ، والبخارى وغيرهم \_ يسمون جميع هؤلاء : جهمية .

وصاركثير من المتأخرين \_ من أصحاب أحمد وغيرهم \_ يظنون أن خصومه كانوا المعتزلة .

ویظنون أن بشر بن غیاثالمریسی \_ و إن کان قدمات قبل محنة أحمد، وابن أبی دؤاد و محوهما \_ کانوا معتزلة . ولیس کذلك .

بل المعتزلة كانوا نوعاً من جملة من يقول القرآن مخلوق، وكانت الجهمية أتباع جهم ، والنجارية أتباع حسين النجار ، والضرارية أتباع ضرار بن عمرو ، والمعتزلة هؤلاء يقولون: القرآن مخلوق: وبسط هذا له موضع آخر .

والمقصود هنا: أن جهماً اشتهر عنه نوعان من البدعة. أحدهما: نفى الصفات، والشبانى: الغلوفي القدر والإرجاء. فجعل الإيمان مجرد معرفة القلب، وجعل العباد لا فعل لهم ولا قدرة.

وهذا بما غلت المعتزلة في خلافه فمهما .

## [ رأى الأشعرى ]

٧٥ — وأما الأشعرى . فوافقه على أصل قوله ، ولسكن قد ينازعه منازعات لفظية .

وجهم لم يثبت شيئًا من الصفات ـ لا الإرادة ولا غيرها ـ فهو إذا قال : إن الله يحب الطاعات ، ويبغض المعاصى ، فعنى ذلك عنده : الثواب والعقاب. وأما الأشعرى : فهو يثبت الصفات ـ كالإرادة ـ فاحتاج حينئذ أن يتكام فى الإرادة : هل هى الحجة أم لا؟ وأن المعاصى : هل يحبها الله أم لا؟ فقال : إن المعاصى يحمها الله ويرضاها ، كما يريدها .

وذكر أبو المعاطى الجوينى: أنه أول من قال ذلك ، وأن أهل السنة قبله كانوا يقولون: إن الله لا يحب المعاصى.

وذكر الأشعري في الموجز: أنه قد قال ذلك قبله طائفة سماهم، أشك في بعضهم.

## [ رأى الهروى ]

٧٦ \_ وشاع هذا القول في كثير من الصوفية ومشايخ المعرفة والحقيقة ، فصاروا يو افقون جهما في مسائل الأفعال والقدر ، وإن كانوا مكفّر ن له في مسائل الصفات ، كأبي إسماعيل الأفصاري الهروي ، صاحب كتاب « دم السكلام » فإنه من المبالغين في ذم الجهمية لنفيهم الصفات . وله كتاب «تكفير الجهمية » ويبالغ في ذم الأشعرية ، مع أنهم من أقرب هذه الطوائف إلى السنة والحديث ، وربما كان يلعمهم .

وقد قال له بعض الناس \_ بحضرة نظام الملك \_ أتلمن الأشعرية ؟ فقال : ألمن من يقول : ليس فى السموات إله ، ولا فى المصحف قرآن ، ولا فى القبر نبى ، وقام من عنده مفضها .

ومع هذا فهو فى مسألة إرادة السكائنات ، وخلق الأفعال ؛ أبلغ من الأشعرية . لا يثبت سبباً ، ولا حكمة ، بل يقول : إن مشاهدة العارف الحكم لا تبقى له استحسان حسنة ، ولا استقباح سيئة .

والحكم عنده: هي المشيئة . لأن العارف المحقق ــ عنده ــ هو من يصل إلى مقام الفناء ، فيفني عن جميع مراداته بمراد الحق ، وجميع الكائنات موادة له ، وهذا هو الحكم عنده . و « الحسنة » و « السيئة » يفترقان في حظ العبد ،

لكونه ينعم بهذه ، ويعذب بهذه ، والالتفات إلى هذا هو من حظوظ النفس، ومقام الفناء ليس فيه إلا مشاهدة ، راد الحق.

#### [ رأى الجنيد ]

٧٧ ـ وهذه المسألة وقعت فى زمن الجنيد، كما ذكر ذلك فى غير موضع وبين لهم الجنيد الفرق الثانى ، وهو أنهم ـ مع مشاهدة المشيئة العامة . لابد لهم من مشاهدة الفوق بين ما يأمر الله به وما ينهى عنه . وهو الفرق بين ما يحبه وما يبغضه ، وبين ذلك لهم الجنيد ، كما قال فى التوحيد : هو إفراد المحدوث عن القدم .

فن سلك مسلك الجنيد من أهل التصوف والمعرفة ، كان قد اهتدى ونجا وسعد، ومن لم يسلك فى القدر مسلسكه ، بل سوى بين الجميع : لزمه أن لا يفرق بين الحسنات والسيئات ، وبين الأنبياء والفساق ، فلا يقول : إن الله يحب هؤلاء ، وهذه الأعمال ، ولا يعفض هؤلاء ، وهذه الأعمال . بل جميع الحوادث هو يحبها كما يريد ، كما قاله الأشعرى . وإنما الفرق : أن هؤلاء ينعمون ، وهؤلاء يعذبون .

والأشعرى لما أثبت الفرق بين هذا وهذا \_ بالنسبة إلى المخلوق \_ كان أعقل منهم فإن هؤلاء يدعون أن العارف الواصل إلى مقام الفناء لا فوق بين هذا وهذا ، وهم غلطوا ف حق العهد وحق الرب .

#### [ مذهب الصوفية في الفناء وما يازم عليه ]

٧٨ — أما في حق العبد، فيلزمهم أن تستوى عنده جميع الحوادث، وهذا محال قطعاً، وهم قد تمر عليهم أحوال يفنون فيها عن أكثر الأشياء. أما الفناء عن جميعها: فمتنع، فإنه لابدأن يفرق كل حي بين ما يؤلمه

وبين ما يلذه ، فيفرق بين الخبز والتراب ، والماء والشراب .

فهؤلا من عزلوا الفرق الشرعى الإيمانى والرحمانى الذى به فرق الله بين أوليائه وأعدائه ، وظنوا أنهم مع الجمع القدرى .

وعلى هذا : فإن تسوية العبد بين جميع الحوادث ممتنع لذاته ، بل لابد للعبد من أن يفرق ، فإن لم يفرق بالفوق الشرعى ــ فيفرق بين محبوب الحق ومكروهه ، وبين ما يرضاه له وما يدخطه ــ وإلا فرق بالفرق الطبيعى بهواه وشيطانه ، فيحب ما تهواه نفسه ، وما يأموه به شيطانه .

ومن هنا: وقع منهم خلق كثير في المعاصى وآخرون في الفسوق، وآخرون في السكفر، حتى جوّزوا عبادة الأصنام.

#### [ وحدة الوجود ]

٧٩ - ثم كثير منهم من ينتقل إلى وحدة الوجود، وهم الذين خالفوا
 الجنيد، وأثمة الدين في التوحيد، فلم يفرقوا بين القديم له المحدث.

وهؤلاء صرحوا بعیادة کل موجود ، کما بسط السکلام علیهم فی غیر هذا الموضع ، وهو قول أهل الوحدة ؛ کابن عوبی الحاتمی ، وابن سیعین ، والتونوی ، والتامسانی ، والبلبانی ، وابن الفارض ، وأمثالهم .

والمقسود هنا: الكلام على من ننى الحكم والعدل والأسباب فى القدر بين أهل الكلام والمتصوفة الذين أوقعوا جهماً فى هذا الأصل، وهو بدعته الثانية التى اشتهوت عنه بخلاف الإرجاء؛ فإنه منسوب إلى طوائف غيره.

### [ حَكَمَة الله وعدله ]

٨٠ - فهؤلاء يقولون : إن الرب يجوز أن يفعل كل ما يقدر عليه ،

ويمكن فعله من غير مواعاة حكمة ، ولا رحمة ولا عدل . ويقولون : إن مشيئته هي محبته .

ولهذا تجدمن اتبعهم غير معظم للأمر والنهى ، والوعد والوعيد ، بل هو منحل من الأمر الشرعى كله ، أو بعضه ، أو متكلف لما يعتقده أو يعلمه ، فإنهم أرادوا : أن الجميع النسبة إلى الرب سواء ، وأن كل ما شاءه فقد أحبه ، وأنه يحدث ما يحدثه بدون أسباب يخلقه بها ، ولا حكمة يسوقه إليها ، بلغايته أنه يسوق للقادير إلى المواقيت .

لم يبق عندهم فرق فى نفس الأمر بين المأمور والمحظور ؛ بل وافقوا جهماً ومن قال بقوله \_ كالأشعرى \_ فى أنه فى نفس الأمر : لاحسن ولا سىء و إنما الحسن والقبيح : مجرد كونه مأموراً به ومحظوراً ، وذلك فرق يعود إلى حظ العبد ، وهؤلاء يدعون الفناء عن الحظوظ .

فتارة يقولون فى امتثال الأمر والنهى إنه من مقىام التلبيس أو مَا يشهِهُ هَذَا . كَمَا يُوجِد فِي كَلَام أَبِي إسماعيل الهروي صاحب منازل السائرين .

وتارة يقولون: يفعل هذا لأهل المارستان، أى العامة، كايقوله الشيخ المغربي، إلى أنواع، ليس هذا موضع بسطها.

#### [ في كلام الشاذلي تعطيل الأمر ]

أن سلك مسلكهم: غايته \_ إذا عظم الأمر والنهى \_ أن قول ، كما نقل عن الشاذلى : يكون الجمع في قلبك مشهوداً ، والفرق على لسانك موجوداً .

ولهذا يوجد في كلامه وكلام غيره: أقوال وأدعية وأحزاب تستلزم تعطيل الأمر والنهى مثل أن يدعو: أن يعطيه الله إذا عصاه أعظم مما يعطيه إذا أطاعه. ونحو هذا مما يوجب أنه بجوز عنده: أن بجعل الذين اجترحوا السيئات ، كالذين آمنوا وعملوا الصالحات ، بل أفضل منهم ، ويدعون بأدعية فيها اعتداء ، كما يوجد في جواب الشاذلي . وقد بسط الكلام على هذا في غير هذا الموضع .

#### [ الــكرامات عند الصوفية ]

مرامات الأولياء من يكون فاجراً ، بل كافراً ، ويقولون هذه موهبة وعطية ، يعطيها الله من يشاء ، ما هي متعلقة لا بصلاة ولا بصيام ، ويظنون أن تلك من كوامات الأولياء . وتكون كراماتهم من الأحوال الشيطانية التي يكون مثلها للسحرة والسكهان . قال الله تعالى : ﴿ ولما جاءهم رسول من عند الله مصدق لما معهم . نبذ فريق من الذين أو توا الكتاب كتاب الله وداء ظهورهم ، كأنهم لا يعلمون . واتبعوا ما تتلوا الشياطين على مُلك سليان . وما كفر سليان . ولكن الشياطين كفروا . يعلمون الشياطين على مُلك سليان . وما كفر سليان . ولكن الشياطين كفروا . يعلمون النياس السحر وما أنزل على اللكين بهابل هاروت وماروت ﴾ (١٠) .

وقد قال النبي صلى الله عليه وسلم : « لتنبعن ّ سنن من كان قبلكم حذو القذة بالقذة حتى لو دخلوا جُحر ضُب ّ لدخلتموه » .

وللسلمون الذين جاءهم كتاب الله القرآن : عدل كثير منهم ـ ممن أضله

<sup>(</sup>١) البقرة ١٠١ ، ٢٠٠ .

الشيطان من المنتسبين إلى الإسلام \_ إلى نبذ كتاب الله وراء ظهره ، واتبع ما تتلوه الشياطين فلا يعظم أمر القرآن ولا نهيه ، ولا يوالى من أمر القرآن بمعاداته ؛ بل يعظم من رآه يأتى ببعض خوارقهم ، التي يأتى بمثلها السحرة والكهان. بإعانة الشياطين، وهي تحصل بما تتلوه الشياطين .

ثم منهم من يعرف: أن هذا من الشياطين ، ولسكن يعظم ذلك لهواه ، ويفضله على طويق القرآن ليصل به إلى تقديس العامة ، وهؤلاء كفار ، كالذين قال الله تعالى فيهم : ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى الذين أُوتُوا نَصِيعاً من السكتاب ؟ يؤمنون بالجبت والطاغوت ، ويقولون للذين كفروا : هؤلاء أهدى من الذين آمنوا سبيلا ، أولئك الذين لعنهم الله ، ومن يلعن الله فلن تجد له نصيراً ﴾ (1) .

وهؤلاء ضاهئوا السكفار الذين قال الله تعالى فيهم: ﴿ وَلِمَا جَاءُهُم رَسُولُ من عند الله مصدق لما معهم ، نبذ فويق من الذين أُوتُوا الكتاب كتاب الله وراء ظهورهم ، كأنهم لا يعلمون . واتبعوا ما تتلوا الشياطين على مُلك سليان ، وما كفر سليان ، ولكن الشياطين كفروا ــ الآية ﴾ (٢).

ومنهم : من لا يعرف أن هذا من الشياطين .

[ الشعوذة ]

٨٣ - وقديقع في مثل هذا طوائف من أهل السكلام، والعلم، وأهل العبادة، والتصوف، حتى جوّزوا عبادة الكوّاكب، والأصنام، لما رأوه

<sup>(</sup>١) النساء ١ ٠ ، ٢ ه .

فيها من الأحوال العجيبة ، التي تعينهم عليها الشياطين ، لما يحصل لهم بها من بعض أغواضهم ، من الظلم والفواحش ، فلا يبالون بشركهم بالله ، ولا كفرهم به وبكتابه ، إذا قالوا ذلك ، ولم يبالوا بتعليم ذلك للناس ، وتعظيمهم لهم ، لرياسة ينالونها . أو مال ينالونه ، وإن كانوا قد علموا أنه الكفر والشرك : علموه ، ودعوا إليه ، بل حصل عندهم ريب وشك فيا جاء به الرسول صلى الله عليه وسلم ، أو اعتقاد أن الرسول خاطب الجهور بما لا حقيقة له في العاطن ، لأجل مصلحة الجهور ، كما يقول ذلك من يقوله من المتفاسفة والملاحدة والباطنية .

وقد دخل فى رأى هؤلاء طائفة من هؤلاء وهؤلاء . وهذا بما ضاهئوا به فارس والروم ، وغيرهم ، فإن فارس كانت تعظم الأنواد ، وتسجد للشمس وللناد ، والروم كانوا \_ قبل النصرانية \_ مشركين ، يعبدون الكواكب والأصنام ، فهؤلاء الذين أشبهوا فارس والروم : شر من الذين أشبهوا اليهود والنصارى ، فإن أولئك ضاهئوا أهل الكتب فيا بدل أو نسخ ، وهؤلاء ضاهئوا من لا كتاب له من الحجوس والمشركين ، فارس والروم ، ومن دخل فى ذلك من الهند واليونان .

ومذهب الملاحدة الباطنية : مأخوذ من قول المحوس بالأصلين ، ومن قول فلاسفة اليونان بالعقول والنفوس .

وأصل قول المجوس: يرجع إلى أن تكون الظلمة المضاهية للنور: هو إبليس، وقول الفلاسفة بالنفس.

#### [ أصل الشر ]

٨٤ - فأصل الشر: عبادة النفس والشيطان ، وجعلهما شريكين للرب ،

وأن يعدلا به . ونفس الإنسان تفعل الشر بأمر الشيطان . وقد علم النبى ملى الله عليه وسلم أبا بكر رضى الله عنه أن يقول \_ إذا أصبح ، وإذا أمسى ، وإذا أخذ مضجعه \_ : « اللهم رب جبريل وميكائيل وإسرافيل ، فاطر السموات والأرض ، عالم الغيب والشهادة . أنت تحكم بين عبادك فيا كانوا فيه مختلفون . اهدنى لما اختلف فيه من الحق بإذنك ، إنك تهدى من تشاء إلى صراط مستقيم » .

وهذا من تمام تحقیق قوله تعالی : ﴿ مَا أَصَابِكُ مِن حَسَبَة فَمَن الله . وَمَا أَصَابِكُ مِن سَيْئَة فَمَن نفسك ﴾ مع قوله تعالى : ﴿ إِن عَبَادَى لِيسَ لَكُ عَلَيْهِم سَلَطَانَ إِلّا مِن اتبَعَكُ مِن الغاوين ﴾ (١) وقوله : ﴿ لأملأن جَهِمُ مَنْكُ وَمَن تَبِعَكُ مَنْهُم أَجْعَين ﴾ (٢).

وقد ظهرت دعوى النفس الإلهية في فرعون. ونحوه بمن ادعى أنه إله مع الله أو من دونه ، وظهرت فيمن ادعى إلهية بشر مع الله كالمسيح وغيره.

### [أصل الشرك]

٨٥ – وأصل الشرك في بني آدم : كان من الشرك بالبشر الصالحين للعظمين؛ فإنهم لما ماتوا : عكفوا على قبورهم ، مم صور روا تما ثيلهم ، ثم عبدوهم .

فهذا أول شرك كان فى بنى آدم . وكان فى قوم نوح ، فإنه أول رسول بعث إلى أهل الأرض ، يدعوهم إلى التوحيد ، وينهاهم عن الشرك ، كما قال تعالى : ﴿ وقالوا لا تذرنَّ آلمتكم . ولا تذرنَّ وداً ولا سُواعاً ، ولا يغوث وبعوق ونسراً . وقد أضلوا كثيراً ﴾ (٣) ، وهذه أسماء قوم صالحين فى قوم

(١) الحجر ٤٢

<sup>(</sup>۲) س ۸۵.

<sup>(</sup>٣) نوح ٢٣ ، ٢٤ .

نوح ، فلما ماتوا جعلوا الأصنام على صورهم ، ثم ذهبت هذه الأصنام ، لما أغرق الله أهل الأرض ، ثم صارت إلى العرب ، كما ذكر ذلك ابن عباس وغيره ، إن لم تكن أعيانها ، و إلا فهى نظائرها .

وأما الشرك بالشيطان: فهذا كثير.

فتى لم يؤمن الخلق بأنه « لا إله إلا الله » بمعنى: أنه المعبود المستحق للعبادة دون ماسواه . وأنه يحب أن يعبد ، وأنه أمر أن يعبد ، وأنه لايعبد إلا بما أحبه مماشرع ، من واجب ومستحب ــ فلابد أن يقعوا في الشرك وغيره .

فالذين جعلوا الأقوال والأفعال كامها بالنسبة إلى الله سواء ، لايحب شيئًا دون شيء : فلا فرق عنده بين من يعبده وحده ، لايشرك به شيئًا ، وبين من يعبد معه آلهة أخرى ، وجعلوا الأمر معلقًا بمشيئة ، ليس معها حكمة ، ولا رحمة ، ولا عدل . ولا فرق فيها بين الحسنات والسيئات : طمعت النفس في نيل ما تريده بدون طاعة الله ورسوله .

## [ من صفات « الولى » عند الصوفية ]

مم إذا جو زوا الكرامات لكل من زعم الصلاح. ولم يقيدوا الصلاح بالعلم الصحيح والإيمان الصادق والتقوى ، بل جعلوا علامة الصلاح هذه الخوارق . وجوزوا الخوارق مطلقاً ، وحكوا في ذلك مكاشفات ، وقالوا أقوالا منكرة .

فقال بعضهم : إن الولى يعطى قول «كن » وقال بعضهم : إنه لايمتنع على الله تعالى فعل محال .

وهذا قاله ابن عربی والذین اتبعوه قالوًا : إن المتنع لذاته مقدور علیه ، لیس عندهم مایقال : إنه غیر مقدور علیه للولی ، حتی ولا الجمع بین الضدین ولاغير ذلك ، وزاد ابن عربى : أن الولى لايعزب عن قدرته شىء من المكنات : هو الله وحده .

فهذا تصريح منهم : بأن الولى مثل الله ، إن لم يكن هو الله .

وصرح بعضهم : بأنه يعلم كل مايعلمه الله ، ويقدرعلي كلما يقدرالله عليه .

وادعوا أن هذا كان للنبى ، ثم انتقل إلى الحسن بن على ، ثم من الحسن إلى ذريته واحداً بعد واحد . حتى انتهى ذلك إلى أبى الحسن الشاذلى ، ثم إلى ابنه .

خاطبني بذلك: من هو من أكابر أصحابهم.

وحدثنى الثقة من أعيانهم ، أنهم يقولون : إن محداً هو الله .

وحدثنى بعض الشيوخ ، الذين لهم سلوك وخبرة : أنه كان هو وابن هود في مكة ، فدخلا الكعبة ، فقال له ابن هود \_ وأشار إلى وسط الكعبة ـ هدا مهبط النور الأول . وقال له : لوقال لك صاحب هذا البيت : أريد أن أجعلك إلها ، ماذا كنت تقول له ؟ قال : فقف شعرى من هذا الكلام وانخنست \_ أو كما قال .

# [ دعوى سهل التسترى في الولاية ]

٨٧ -- من الناس من يحكى عن سهل بن عبد الله : أنه لما دخل الزنج البصرة . قيل له فى ذلك . فقال : هاه ، إن ببلدكم هذا من سألوا الله أن يزيل الجبال عن أما كنها لأزالها . ولوسألوه : أن لايقيم القيامة لما أقامها ، لكنهم يعلمون مواضع رضاه . فلا يسألونه إلا مايحب .

وهذه الحكاية: إما كذب على سهل ـ وهو الذى نختارأن يكون حقاً ـ أو تكون غلطاً منه، فلاحول ولاقوة إلا بالله، وذلك: أن ما أخبر الله

أن يكون فلابد أن يكون ، ولوسأله أهل السموات والأرض أن لا يكون لم يجبهم ، مثل إقاءة القيامة ، وأن لا يملاً جهنم من الجنة والناس أجمعين، وغير ذلك ، بل كل ماعلم الله أنه يكون فلايقبل الله دعاء أحد في أن لا يكون .

لَكُن الدعاء سبب يقضى الله به ماعلم الله أنه سيكون بهذا السبب ، كما يقضى بسائر الأسباب ما علم : أنه سيكون بها .

وقد سأل الله تعالى \_ من هو أفضل من كل من في البصرة بكثير \_ ماهو دون هذا فلم يجابوا لما سبق الحسكم بخلاف ذلك ، كما سأله إبراهيم عليه الصلاة والسلام أن يغفر لأبيه ، وكما سأله نوح عليه السلام نجاة ابنه . فقيل له : ﴿ يَا نُوحٍ ، إِنَّهُ لَيْسَ مِن أَهْلِكَ ، إِنَّهُ عَمَلَ غَيْرِ صَالَحٍ . فَلَا تَسَأَلَنَي مَا لَيْسَ لك به علم ﴾ (١).

وأفضل الخلق محمد صلى الله عليه وسلم: قيل له في شأن عمه أبى طالب ﴿ مَا كَانَ لَلْنَبِي وَالَّذِينَ آمَنُوا أَن يَسْتَغَفُّرُوا لَلْمُشْرَكِينَ وَلُوكَانُوا أُولِي قربي ﴾ (٢٠) وقيل له فى المنافقين: ﴿ سُواءَ عَلَيْهُمُ اسْتَغْفُرتَ لَهُمْ ، أَمْ لَمْ تَسْتَغْفُر لَهُمْ . لَنْ يَغْفُر الله لهم ﴿ (٢) وقد قال تعالى عموماً : ﴿ من ذا الذي يشفع عنده إلا بإذنه ؟ ﴾ (٤) وقال: ﴿ وَلا تَنفُعُ الشَّفَاءَةُ عَندُهُ إِلَّا لَمْ أَذِنَ لَهُ ﴾ (٥٠). فمن هذا الذي لوسأل الله ما يشاؤه هو أعطاه إياه ؟!

وسيد الشفعاء محمد صلى الله عليه وسلم يوم القيامة أخبر: أنه ﴿ يُسجِدُ تحت العرش ، ويحمد ربه ، ويثني عليه ، فيقال له : أي محمد ، ارفع رأسك ، وقل يسمع ، وسل تعط ، وأشفع تشفع ، قال : فيحدّ لي حداً ، فأدخلهم الجنة » وقد قال تعالى : ﴿ [ادعوا ربكم تضرعاً وخفية ، إنه لا يحب المعتدين ﴾ (٥٠).

<sup>(</sup>١) هود ۲ ٤

<sup>(</sup>٢) التوبة ١١٣. (٣) المنافقون ٦ (٤) البقرة ٥٥٥

<sup>(</sup>٦) الأعراف ٥٥ (ه) سيأ ۲۳ .

#### [ الاعتداء في الدعاء ]

٨٨ — وأى اعتداء أعظم وأشنع من أن يسأل العبد ربه: أن لايفعل ما قد أخبر أنه لا يفعله ، وهو ما قد أخبر: أنه لا يفعله ، وهو سبحانه كما أخبر عن نفسه: « وإذا سألك عبادى عنى ؟ فإنى قريب ، أجيب دعوة الداع إذا دعان »(١) وقال: ﴿ وقال ربكم: آدعونى أستجب لكم . إن الذين يستكبرون عن عبادتى سيدخلون جبنم داخرين ﴾(٢) .

وفى الصحيحين عن النبى صلى الله عليه وسلم أنه قال: « مامن داع يدعو الله بدعوة ، ليس فيها ظلم ، ولا قطيعة رحم إلا أعطاه الله بها إحدى خسال ثلاث: إما أن يعجل له دعوته . وإما أن يدخو له من الخير مثلها . وإما أن يصرف عنه من الشر مثلها » .

فالدعوة التي ليس فيها اعتداء ، يحصل بها المطلوب بها أو مثله ، وهمذا غاية الإجابة : فإن المطلوب بعينه قد يكون ممتنعاً أو . فسداً للداعى أو لغيره ، والداعى جاهل ، لا يعلم ما فيه المفسدة عليه ، والرب قريب مجيب ، وهو أرحم بعباده من الوالدة بولدها ، والسكريم الرحيم : إذا سئل شيئاً بعينه ، وعلم أنه لا يصلح للعبد إعطاؤه : أعطاه نظيره ، كما يصنع الوالد بولده إذا طلب ماليس له ، فإنه يعطيه من ماله نظيره . ويله المثل الأعلى .

كا فعل النبى صلى الله عليه وسلم \_ لما طلبت منه طائفة من عمه أن يوليهم ولاية لا تصلح لهم \_ فأعطاهم من الخمس ما أغناهم عن ذلك وزوجهم ، كا فعل بالفصل بن عباس ، وربيعة بن الحارث بن عبد للطلب .

وقد روى في الحديث « ليس شيء أ كرم على الله من الدعاء » وهذا حق .

<sup>(</sup>١) اليقرة ١٨٦.

## فص\_ل [ لا تطلب الحسنات إلا من الله ]

٨٩ – ولما كان الأمركما أخبر الله به فى قوله: «وماأصابك من حسنة فمن الله ، وما أصابك من سيئة فمن نفسك » أوجب هذا : أن لايطلب العبد الحسنات ـ والحسنات تدخل فيها كل نعمة \_ إلا من الله ، وأن يعلم أنها من الله وحده ، فيستحق الله عليها الشكر الذي لا يستحقه غيره ، ويعلم أنه لا إله إلا هو ، كما قال تعالى : ﴿ وَمَا بَكُمْ مَنْ نَعْمَةً فَمَنَ اللَّهُ ﴾ (١) .

فهذا يوجب على العبد شكوه وعبادته وحده .ثم قال : ﴿ إِذَا مُسَكُّمُ الضَّرِ فإليه تجأرون ﴾ (١<sup>)</sup> وهذا إخبار عن حالهم ، والجؤا**ر** : يتضمن رفع الصوت .

والإنسان إنما يجأر إذا مسه الضر ، وأما في حال النعمة : فهو ساكن ، إِما شَاكُوا وإِمَا كَفُوراً . ﴿ ثُم إِذَا مَسَكُمُ الْضَرِ فَإِلَيْهِ تَجَأَرُونَ. ثُم إِذَا كَشَفَ الضر عنكم إذا فريق منكم بربهم يشركون ﴾ (٢).

وهذا للعني قد ذكره الله في غير موضع ، يذم من يشرك به بعد كشف البلاء عنه ، وإسباغ النعاء عليه . فيضيف \_ بعد ذلك \_ الإنعام إلى غيره ، ويعبد غيره تعالى ، ويجعل المشكور غيره على النعم ، كما قال تعالى : ﴿ وَإِذَا مسّ الناس ضرُّ دعوا ربهم منبيين إليه . ثم إذا أذاقهم منه رحمة إذا فريق منهم يشركون، ليكفروا بما آتيناهم. فتمتعوا فسوف تعلمون ﴾ (٣).

وقال تعالى : ﴿ قُلْ مِن يُنجِيكُم مِن البر والبحر تدعونه تضرعاً وخُفية لثن أنجانا من هذا لنكوننمن الشاكربن؟ قل الله ينجيكم منهاومن كل كرب. ثم أنتم تشركون ﴾ (٤) ، وقال تعالى : ﴿ وَإِذَا مِسَّ الْإِنسان ضر دعا ربه منيعًا ﴿

<sup>(</sup>٢) النحل ٥٣ ، ٤ ه (١) النجل ٣٠٥ (٣) الروم ٣٣ ، ٣٤

<sup>(</sup>٤) الأنام ٦٢ ، ١٢

إليه . ثم إذا خوَّاله نعمة منه نسى ماكان يدعو إليه من قبل وجعل لله أنداداً ليضلَّ عن سبيله . قل تمتع بكفوك قليلا . إنك من أصحاب النار ﴾(١) .

وقوله: « نسى ماكان يدعو إليه » أى نسى الضر الذى كان يدعو الله الدفعه إليه ، كما قال فى سورة الأنمام: ﴿ قُلُ أَرَأَيْتُكُمْ إِنْ أَتَاكُمُ عَذَابُ الله ، أو أَتَتَكُمُ السَّاعَةُ أُغِيرُ الله تدعون إن كنتم صادقين ؟ بل إياه تدعون ، فيكشف ما تدعون إليه إن شاء ، وتنسون ما تشركون ﴾ (٢) .

## [ المشركون عندما تنزل بهم الضراء ]

• ٩ - فذم الله سبحانه حزبين . حزباً لا يدعونه فى الضراء ولا يتوبون إليه ، وحزباً يدعونه ويتضرعون إليه ، فإذا كشف الضرعنهم. أعرضوا عنه ، وأشركوا به ما اتخذوهم من الأنداد من دونه .

فهذا الحزب نوعان \_ كالمعطلة والمشركة \_ حزب إذا نزل بهم الضر لم يدعو الله ولم يتضرعوا إليه ، ولم يتوبوا إليه ، كا قال تعالى : ﴿ ولقد أرسلنا إلى أم من قبلك فأخذناهم بالبأساء والضراء لعلهم بتضرعون . فلولا إذا جاءهم بأسنا تضرعوا ؟ ولكن قست قلوبهم وزين لهم الشيطان ما كانوا يعملون ﴾ (٣) وقال تعالى : ﴿ ولقد أخذناهم بالعذاب فما استكانوا لربهم وما يتضرعون ﴾ (٤) وقال تعالى : ﴿ أولا يرون أنهم يفتنون في كل عامموة أو مرتين؟ ثم لا يتوبون ولاهم يذكرون ﴾ (٥) ، وقال تعالى : ﴿ ولنذيقنهم من العذاب الأدنى دون العذاب الأدنى دون ويتوبون إليه علهم يرجعون ﴾ (١) ، وحزب يتضرعون إليه في حال الضراء ويتوبون إليه . فإذا كشفها عنهم : أعرضوا عنه ، كا قال تعالى : ﴿ وإذا مس ويتوبون إليه . فإذا كشفها عنهم : أعرضوا عنه ، كا قال تعالى : ﴿ وإذا مس ويتوبون إليه . فإذا كشفها عنهم : أعرضوا عنه ، كا قال تعالى : ﴿ وإذا مس المناهم يرجعون إليه . فإذا كشفها عنهم : أعرضوا عنه ، كا قال تعالى : ﴿ وإذا مس المناهم ينهون إليه . فإذا كشفها عنهم : أعرضوا عنه ، كا قال تعالى : ﴿ وإذا مس المناهم يرجعون إليه . فإذا كشفها عنهم : أعرضوا عنه ، كا قال تعالى : ﴿ وإذا مس المناهم ينهون إليه . فإذا كشفها عنهم : أعرضوا عنه ، كا قال تعالى : ﴿ وإذا مس المناهم ينهون إليه . فإذا كشفها عنهم : أعرضوا عنه ، كا قال تعالى : ﴿ وإذا مس المناهم ينهون إليه . فإذا كشفها عنهم : أعرضوا عنه ، كا قال تعالى : ﴿ ولندية به يكا قال يكون به يكا قال يكون به يكون

 <sup>(</sup>١) الزمر ٨ .
 (٢) الأنمام ٤٠ ، ٤١ .

<sup>(</sup>٣) الأنعام ٢٤، ٣٤٠ (٤) المؤمنون ٧٦.

<sup>(</sup>٠) التوبة ١٢٦ . (٦) السجدة ٢١

الإنسان الضر دعانا لجنبه ،أو قاعداً أو قائماً ، فلما كشفنا عنه ضره مَرَّ ، كأن لم يدعنا إلى ضر مسَّه . كذلك زُيِّن للمسرفين ما كانوا يعملون (() ، وقال تعالى ﴿ وإذا أنعمنا على الإنسان أعرض ونأى بجانبه ، وإذا مسَّه الشرفذو دعاء عويض (() ، وقال تعالى : ﴿ وإذا مسكم الضرفى البحوضل من تدعون إلا إياه . فلما نجا كم إلى البر أعرضتم ، وكان الإنسان كفوراً (() ، وقال في المشركين ما تقدم : ﴿ ثُم إذا مسكم الضرفإليه تجارون : ثم إذا كشف الضرعنكم إذا فريق منكم بربهم يشركون ﴾ .

## [ أهل الصبر والشكر ]

المهدوح: هو القسم الثالث، وهم الذين يدعونه، ويتوبون إليه ويثبتون على عبادته والتوبة إليه في حال الدراء. فيعبدونه ويطيعونه في السراء والضراء. وهم من أهل الصبر والشكر، كاذكوذلك عن أنبيائه عليهم السلام. قال تعالى: ﴿ وذا النون إذ ذهب مغاضباً: فظن أن لن نقدر عليه فنادى في الظلمات: أن لا إله إلا أنت سبحانك إلى كنت من الظالمين. فاستجبنا له، ونجيناه من الفم، وكذلك ننجى المؤمنين (٤)، وقال تعالى: ﴿ ولقد فتنا سلمان ، وألتينا على كرسيه جسداً . ثم أناب . وقال رب اغفر لى وهب لى ملكا لا ينبغى لأحد من بعدى إنك أنت الوهاب (٥) ، وقال تعالى وهب لى ملكا لا ينبغى لأحد من بعدى إنك أنت الوهاب (٥) ، وقال تعالى ففزع منهم . قالوا: لا تخف . خصان بغى بعضنا على بعض فاحكم بيننا بالحق، فغزع منهم . قالوا: لا تخف . خصان بغى بعضنا على بعض فاحكم بيننا بالحق، ولا تشطط ، واهدنا إلى سواء الصراط . إن هذا أخى له تسع و تسعون نعجة . ولى نعجة واحدة ، فقال : أكفلنها ، وعزنى في الخطاب ، قال : لقد ظلمك

۱۱) يونس ۱۲ • (۲) فصلت ۱۱ • • (۳) الإسراء ۲۲ •

<sup>(</sup>٤) الأنبياء ٨٧ ، ٨٨ ، (٥) س ٣٤ ، ٣٠ ٠

بسؤال نعجتك إلى نعاجه ، وإن كثيراً من الخلطاء ليبغى بعضهم على بعض إلا الذين آمنوا وعملوا السالحات \_ وقليل ما هم \_ وطن داود أنما فتناه ، فاستغفر ربه . وخر راكعاً وأناب . فغفرنا لهذلك . وإن له عندنا لزلني وحسن مآب ﴾ (١) وقال تعالى عن آدم وحواء : ﴿ فدلاها بغرور . فلما ذاقا الشجرة بدت لهما سوآتهما وطفقا يخصفان عليهما من ورق الجنة ، وذاداهما ربهما : ألم أنهكا عن تلكا الشجرة ؟ وأقل لهكا : إن الشيطان لهكا عدو مبين ؟ قالا: ربنا ظلمنا أنفسنا وإن لم تغفر لنا وترحمنا لنكون من الخاسرين ﴾ (٢) وقال : ﴿ فتلق آدم من ربه كلمات فتاب عليه إنه هو التواب الرحيم ﴾ (٢) .

# [ تفسير آية « وكأين من نبي قتل » ]

97 — وقال تعالى عن للؤمنين الذين قتل نبيهم ﴿ وَكَايِنَ مَن نبي قَتَلَ نَبِيهِم ﴿ وَكَايِنَ مَن نبي قَتَلَ نَبِيهِم ﴿ وَكَايِنَ مَن نبي قَتَلَ مَهُ رَبِيونَ كَثَيْرَ فَمَا وَهُنُوا لَمَا أَصَابِهُم فَى سَبِيلَ الله وما ضعفوا وما استكانوا. والله يحب الصابرين ، وما كان قولهم ، إلا أن قالوا : ربنا اغفر لنا ذنو بناو إسرافنا في أمرنا ، وثبت أقدامناوا نصرنا على القوم السكافرين، فأما الله ثواب الدنيا وحسن ثواب الآخرة ، والله يحب المحسنين ﴾ (٥٠).

وقوله « قتل » أى النبي قتل . هذا أصح القو لين .

وقوله « معه ربيون كثير » جملة فى موضع الخبر ، صفة للنبى ــ صفة بعد صفة \_ أى كم من نبى معه ربيون كثير قتل ، ولم يقتلوا معه ، فإنه كان يكون للعنى : أنه قتل وهم معه . والمقصود : أنه كان معه ربيون كثير ، وقتل فى الجلة أولئك الربيون ما وهنوا لما أصابهم فى سبيل الله وماضعفو اوما استكانوا

<sup>(</sup>۱) ص ۲۱ ـ ۲۹ (۲) الأعراف ۲۲ ، ۲۳ ت

<sup>(</sup>٣) البقرة ٣٧ (٤) قياءة حفص « قاتل » .

<sup>(</sup>٠) آل عمران ١٤٦ ـ ١٤٨٠

« والربيون » الجموع الكثيرة ، وهم الألوف الكثيرة .

وهذا المعنى: هو الذى يناسب سبب التزول ، وهو ما أصابهم يوم أحد، لما قيل: « إن محمداً قد قتل » وقد قال قبل ذلك « وما محمد إلا رسول قد خلت من قبله الرسل . أفإن مات أو قتل : انقلبتم على أعقابكم ؟ ومن ينقلب على عقبيه فلن يضر الله شيئاً ، وسيجزى الله الشاكرين » وهى التى تلاها أبو بكر الصديق رضى الله عنه يوم مات النبى صلى الله عليه وسلم ، وقال : « من كان يعبد الله ، فإن الله حى لا يموت » .

## [ ما محدث عند موت النبي ]

٩٣ — فإنه عند قتل النبى أو موته تحصل فتنة عظيمة للناس \_ المؤمنين والكافرين \_ وتحصل ردة ونفاق ، لضعف قلوب أتباعه لموته وما يلقيه الشيطان في قلوب الكافرين : إن هذا قد انقضى أمره ، وما بتى يقوم دينه ، وإنه لوكان نبياً لما قتل وغلب . ونحو ذلك . فأخبر الله تعالى : أنه كم من نبى قتل ؟

فإن بنى إسرائيل قتلوا كثيراً من الأنبياء ، والنبى معه ربيون كثير أتباع له ، وقد يكون قتله في غير حوب ولا قتال ، بل يقتل وقد اتبعه ربيون كثير فا وهن المؤمنون لما أصابهم بقتله ، وما ضعفوا وما استكانوا ، والله يحب الصابرين . ولكن استغفروا لذنوبهم التي بها تحصل المصائب في أصابهم من سيئة فن أنفسهم و وسألوا الله أن يغفر لهم ، وأن يثبت أقدامهم فيثبتهم على الإيمانوا لجهاد لئلا يرتابوا ولا ينكلوا عن الجهاد . قال تعالى : ﴿ إِنمَا المؤمنون الله ين آمنوا بالله ورسوله ثم لم يرتابوا وجاهدوا بأموالهم وأنفسهم في سبيل الله . أولئك هم الصادقون ) (١٠) ، وسألوه أن ينصرهم على القوم الكافرين ،

<sup>(</sup>۱) الحجرات ۱۰.

سألوا ربهم مايفعل لهم في أنفسهم من التثبيت ، وما يعطيهم من عنده من النصر ؛ فإنه هو الناصر وحده ، وما النصر إلا من عند الله ، وكذا أنزل الملائكة عوناً لهم ؛ قال تعالى لما أنزل الملائكة : ﴿ وماجعله الله إلا بشرى ولتطمئن به قلوبكم . وما النصر إلا من عند الله . إن الله عزيز حكيم ﴾ (١) وقال تعالى : ﴿ فَآتَاهُم الله ثواب الدنيا وحسن ثواب الآخرة . والله يحب المحسنين ﴾ (٢) وهذا مبسوط في موضع آخر .

للقصود هنا : أنه لما كانت الحسنة من إحسانه تعالى ، والمصائب من نفس الإنسان ـ وإن كانت بقضاء الله وقدره ـ وجب على العجد أن يشكر ربه سيحانه ، وأن يستغفره من ذنوبه ، وأن لايتوكل إلا عليه وحده ؛ فلا يأتى بالحسنات إلا هو ؛ فأوجب ذلك للعبد : توحيده ، والتوكل عليه وحده . والشكر له وحده ، والاستغفار من الذنوب .

# [أدعية الرسول (ص) جامعة لكل أمور التوحيد]

98 — وهذه الأمور كان النبي صلى الله عليه وسلم يجمعها في الصلاة ، كا ثبت عنه في الصحيح : « أنه صلى الله عليه وسلم كان إذا رفع رأسه من الركوع ، يقول : ربنا ولك الحمد ، مل السماء ومل الأرض، ومل مابينهما ، ومل ماشئت من شيء بعد ، أهل الثناء والحجد ؛ أحق ما قال العبد ، وكلنا لك عبد » فهذا حمد ، وهو شكر لله تعالى . وبيان أن حمده أحق ما قاله العبد . ثم يقول بعد ذلك : « اللهم لامانع لما أعطيت ، ولا معطى لما منعت ، ولا ينفع ذا الجد منك الجد » .

وهذا تحقيق لوحدانيته : لتوحيد الربوبية . خلقًا ، وقدرًا ، وبداية ،

<sup>(</sup>١) الأنفال ١٠٠

وهداية . هو المعطى المانع ، لا مانع لما أعطى ، ولا معطى لما منع ، ولتوحيد الإلهية \_ شرعاً وأمراً ، ونهياً \_ وهو أن العباد ، وإن كانوا يعطون ملكاً وعظمة ، ومختاً ورباسة في الظاهر أو في الباطن ، كأصحاب المكاشفات والتصرفات الخارقة « فلا ينفع ذا الجد منك الجد » أى لا ينجيه ولا مخلصه من سؤالك وحسابك حظه وعظمته وغناه .

ولهذا قال: «لا يتفعه منك » ولم يقل: «لا ينفعه عندك » فإنه لو قيل ذلك: أوهم أنه لا يتقرب به إليك ، لكن قد لا يضره. فيقول صاحب الجد: إذا سلمت من العذاب في الآخرة فما أبالي ، كالذين أو توا النبوة والملك ، لهم ملك في الدنيا وهم من السعداء ؛ فقد يظن ذو الجد \_ الذي لم يعمل بطاعة الله من بعده \_ أنه كذلك ؛ فقال « ولا ينفع ذا الجد منك » ضمن « ينفع » معني « ينجي و يخلص » فبين أن جده لا ينجيه من العذاب ؛ بل يستحق بذنو به ما يستحقه أمثاله. ولا ينفعه جده منك ، فلا ينجيه ولا يخلصه .

[ معنى « لامانع لما أعطيت ولا معطى لما منعت » ]

90 — فتضمن هذا الكلام تحقيق التوحيد ، وتحقيق قوله : « إياك نعبد و إياك نستمين » وقوله : ﴿ فاعبده و توكل عليه ﴾ (١) وقوله ﴿ عليه توكات و إليه أنيب ﴾ (٢) وقوله : ﴿ واذكر اسم ربك و تبتل إليه تبتيلا . رب المشرق والمغرب ، لا إله إلاهو فاتخذه وكيلا ﴾ (٣) .

فقوله: «لا مانع لما أعطيت ، ولا معطى لما منعت » توحيد الربوبية الذي يقتضى: أنه سبحانه: هو الذي يسأل ويدعى ، ويتوكل عليه .

وهو سبب لتوحيد الإلهية ، ودليل عليه ، كما يحتج به في القرآن على المشركين .

 <sup>(</sup>۱) هود ۱۲۳ م (۲) هود ۱۸۸ (۳) الرمل ۱۹،۸ م

فإن المشركين كانوا يقرون بهذا التوحيد - توحيد الربوبية - ومع هذا يشركون بالله . فيجعلون له أنداداً ، يحبونهم كحب الله . ويقولون : إنهم شفعاؤنا عنده ، وإنهم يتقربون بهم إليه . فيتخذونهم شفعاء وقرباناً ، كما قال تمالى : ﴿ ويعبدون من دون الله ما لا يضرهم ولا ينفعهم . ويقولون : هؤلاء شفعاؤنا عند الله ﴾ وقال تمالى : ﴿ والذين اتخذوا من دونه أولياء مانعبدهم إلا ليقربونا إلى الله زلني ﴾ (٢) وقال تعالى : ﴿ ولقد أهلكنا ما حولكم من القرى ، وصراً فنا الآيات لعلهم يرجعون . فلولا نصرهم الذين اتخذوا من دون الله قرباناً آلهة ؟ بل ضلوا عنهم ، وذلك إفكهم وما كانوا تريفون ﴾ (٢) .

وهذا التوحيد: هو عبادة الله وحده لا شريك له . وأن لا نعبده إلا عبه وما أحبه وما رضيه . وهو ما أمر به وشرعه على ألسن رسله ـ صلوات الله عليهم ـ فهو متضمن لطاعته وطاعة رسوله ، وموالاة أوليائه ، ومعاداة أعدائه ، وأن يكون الله ورسوله أحب إلى العبد من كل ما سواهما .

وهو يتضمن: أن يحب الله حباً لا يماثله حب ولا يساويه فيه غيره ، بل يقتضى: أن يكون رسوله صلى الله عليه وسلم أحب إليه من نفسه .

فإذا كان الرسول \_ لأجل أنه رسول الله \_ يجب أن يكون أحب إلى المؤمن من نفسه ، فكيف بربه سبحانه وتعالى ؟

وفى صحيح البخارى أن عمر قال: « يارسول الله ، والله إنك لأحب إلى من كل شيء ، إلا من نفسى . فقال: لا ياعمر ، حتى أكون أحب إليك من نفسك . قال: فوالذى بعثك بالحق ، إنك لأحب إلى من نفسى ، قال: الآن يا عمر » .

(۲) الزمر ٣.

<sup>(</sup>۱) يونس ۱۸ .

<sup>(</sup>٢) الأحقاف ٢٧ ، ٢٨ .

وقدقال تعالى : ﴿ النبى أولى بالمؤمنين من أنفسهم ﴾ (١) وقال تعالى : ﴿ قُلْ إِنْ كَانَ آبَاؤُكُم ، وأبناؤُكُم ، وإخوانكُم ، وأزواجكم ، وعشيرتكم ، وأموال اقترفتموها ، وتجارة تخشون كسادها ، ومساكن ترضونها : أحب إليكم من الله ورسوله وجهاد فى سبيله ، فتربصوا حتى يأتى الله بأمره ، والله لايهدى القوم الفاسةين ﴾ (٢) .

فإن لم يكن الله ورسوله ، والجهاد في سبيله : أحب إلى العبد من الأهل والمال - على اختلاف أنواعه - فإنه داخل تحت هذا الوعيد .

## [ توحيد الإلهية ]

97 — فهذا التوحيد بـ توحيد الإلهية \_ يتضمن فعل للأمور وترك المحظور .

ومن ذلك : الصبر على المقدور ، كما أن الأول يتضمن الإقرار بأنه لا خالق و لا رازق ، و لا معطى و لا مانع ، إلا الله وحده . فيقتضى : أن لا يسأل العبد غيره ، و لا يتوكل إلا عليه ، و لا يستعين إلا به . كما قال تعالى في النوعين : ﴿ إِيَاكَ نَعبد و إِياكَ نَستعين ﴾ وقال ﴿ وَاعبده و توكل عليه ﴾ (٣) .

وهذا التوحيد: هو الفارق بين للوحدين والمشركين. وعليه يقع الجزاء والثواب فى الأولى والآخرة، فمن لم يأت به كان من المشركين الخالدين، فإن الله لا يغفر أن يشرك به، ويغفر ما دون ذلك لمن يشاء.

## [توحيد الربوبية]

٩٧ - أما توحيد الربوبية : فقد أقرَّ به المشركون ، وكانوا يعبدون مع

<sup>(</sup>١) الأحراب ٦ . (٢) التوبة ٢٤ . (٣) هود ١٢٣ .

الله غيره ، يحبونهم كا يحبونه : فكان ذلك التوحيد ـ الذى هو توحيد الربوبية ـ حجة عليهم ، فإذا كان الله هو رب كل شيء ومليسكه ، ولاخالق ولا رزق ، ولا رازق إلا هو . فلماذا يعبدون غيره معه ، وليس له عليهم خلق ولا رزق ، ولا بيده لهم منع ولا عطاء ، بل هو عبد مثلهم لا يملك لنفسه ضراً ولا نفعاً ولاموتاً ولا حياة ولا نشوراً ؟!

فإن قالوا « ليشفع » فقد قال الله : ﴿ من ذا الذي يشفع عنده إلا بإذنه ؟ ﴾ (١) . فلا يشفع من له شفاعة \_ من الملائكة والنبيين \_ إلا بإذنه ، وأما قبورهم وما نصب عليهم من قباب وأنصاب ، أو تماثيلهم \_ التي مثلت على صورهم ، مجسدة أو مرموقة \_ فجعل الاستشفاع بها استشفاعاً بهم : فهذا باطل عقلاوشرعاً . فإنها لا شفاعة لها مجال ، ولا لسائر الأصنام التي عملت للكواكب والجن والصالحين ، وغيرهم .

## [حقيقة الشفاعة]

٩٨ - وإذا كان الله لا يشفع أحد عنده إلا بإذنه ، ولا يشفعون إلا لمن ارتضى : فما بقى الشفعاء شركاء ، كشفاعة المخلوق عند المخلوق ، فإن المخلوق يشفع عنده نظيره \_ أو من هو أعلى منه ، أو دونه \_ بدون إذن المشفوع إليه . ويقبل المشفوع إليه ، ولابد شفاعته : إما لرغبته إليه ، أو فيما عنده من قوة أو سبب ينفعه به أو يدفع عنه ما يخشاه ، وإما لرهبته منه ، وإما لحبته إياه ، وإما للمعارضة بينهما والمعاونة ، وإما لغير ذلك من الأسباب .

وتكون شفاعة الشفيع: هي التي حركت إرادة للشفوع إليه وجعلته

<sup>(</sup>١) البقرة ٥٥٠.

مريداً للشفاعة ، بعد أن لم يكن مريداً لها ، كأمر الآمر الذي يؤثر في المأمور ، فيفعل ما أمره به بعد أن لم يكن مريداً ليفعله .

وكذلك سؤال المخلوق المخلوق : فإنه قد يكون محركا له إلى فعل ما سأله .

فالشفيع: كما أنه شافع للطالب شفاعته فى الطلب ، فهو أيضاً قد شفع المشفوع إليه فاعلا للمطلوب. فقد شفع الطالب والمطلوب.

والله تعالى و تر ، لا يشفعه أحد . فلا يشفع عنده أحد إلا بإذنه ، فالأمر كله إليه وحده ، فلا شريك له بوجه ، ولهذا ذكر سبحانه ننى ذلك فى آية الكرمى ، التى فيها تقرير التوحيد . فقال : ﴿ له ما فى السموات وما فى الأرض . من ذا الذى يشفع عنده إلا بإذنه ؟ ﴾ (١) .

وسيد الشفعاء صلى الله عليه وسلم يوم القيامة ، إذا سجد وحمد ربه ، يقال له : « ارفع رأسك ، وقل يسمع ، وسل تعطه ، واشفع تشفع . فيحد له حداً . فيدخلهم الجنة » فالأمر كله لله . كما قال : ﴿ قل : إن الأمر كله لله ﴾ (٢) وقال لرسوله : ﴿ ليس لك من الأمر شيء ﴾ (٢) وقال : ﴿ ألا له الخلق والأمر ﴾ (٤) .

فإذا كأن لا يشفع عند الله أحداً إلا بإذنه فهو يأذن لمن يشاء، ولكن يكرم الشفيع بقبول الشفاعة . كما قال النبي صلى الله عليه وسلم في الحديث الصحيح: « اشفعوا تؤجروا ، ويقضى الله على لسان نبيه ماشاء » .

و إذا دعاه الداعى ، وشفع عنده الشفيع . فسمع الدعاء ، وقبل الشفاعة : لم يكن هذا مؤثراً فيه ، كما يؤثر المخلوق في المخلوق ؛ فإنه سبحانه هو الذي

<sup>(</sup>١) البقرة ه ٠٠٠ . (٧) آل عمران ٤٥١ .

١١ . (٤) الأعراف . ١٠

<sup>(</sup>۳) آل عمران ۱۲۸ .

جعل هذا يدعم وهذا يشفع ، وهو الخالق لأفعال العباد ، فهو الذى وفق العبد للتوبة ثم قبلها ، وهو الذى وفقه العبد للتوبة ثم قبلها ، وهو الذى وفقه للعمل ، ثم أثابه عليه ، وهو الذى وفقه للدعاء ، ثم أجابه ، فما يؤثر فيه شىء من المخلوقات ، بل هو سبحانه الذى جعل ما يفعله سبباً لما يفعله .

وهذا مستقيم على أصول أهل السنة المؤمنين بالقدر ، وأن الله خالق كل شيء وأنه ماشاء كان ، وما لم يشأ لم يكن ، ولا يكون شيء إلا بمشيئته ، وهو خالق أفعال العباد ، كما هو خالق سائر المخلوقات . قال يحيى بن سعيد القطان : مازلت أسمع أصحابنا يقولون : إن الله خالق أفعال العباد .

ولكن هذا يناقض قول القدرية ، فإنهم إذا جعلوا العبد هو الذى يحدث ، ويخلق أفعاله ، بدون مشيئة الله وخلقه : لزمهم أن يكون العبد قد جعل ربه فاعلا لما لم يكن فاعلا له ، فبدعائه جعله مجيباً له ، وبتوبته جعله قابلا للتوبة ، وبشفاعته جعله قابلا للشفاعة .

## [ معنى « إذن الله » ]

٩٩ — وهذا يشبه قول من جعل المخلوق يشفع عند الله بغير إذنه.
 فإن « الإذن » نوعان. إذن بمعنى المشيئة والخلق ، وإذن بمعنى الإباحة والإجازة.

فمن الأول: قوله في السحر: ﴿ وَمَا هُمْ بَضَارِينَ بِهِ مِنَ أَحِدُ إِلَّا بِإِذِنَ اللَّهِ ﴾ (١) فإن ذلك بمشيئة الله ، وقدرته ، و إلا فهو لم يَتِح السحر.

والقدرية تنكر هذا «الإذن ». وحقيقة قولهم: إن السحر يضر "بدون إلله ، وكذلك قوله: ﴿ وما أصابكم يوم التقى الجمان فبإذن الله ﴾ (٧٠)

<sup>(</sup>۱) البقرة ۱۰۲ . (۲) آل عمران ۱۹۶ .

فإن الذى أصابهم من القتل والجراح ، والتمثيل ، والهزيمة : إذاكان يإذنه فهو خالق لأفعال الكفار ولأفعال المؤمنين .

والنوع الثانى : قوله ﴿ إِنَا أَرْسَلْنَاكُ شَاهِداً وَمَبْشُراً وَنَذِيراً . وَدَاعِياً إِلَى اللهِ بِإِذَنَه ﴾ (١) وقوله : ﴿ مَا قَطْعَتُم مِنْ لِيغَةً أُو تَرَكَتُمُوهَا قَائْمَةً عَلَى اللهُ يَاذِنُهُ اللهُ ﴾ (٢) فإن هذا يتضمن إباحته لذلك ، وإجازته له ، ورفع أَصُولُها فَبَإِذِنَ الله ﴾ (٢) فإن هذا يتضمن إباحته لذلك ، وإجازته له ، ورفع الجناح والحرج عن فاعله ، مع كونه بمشيئته وقضائه .

فقوله: « من ذا الذى يشفع عنده إلا بإذنه ؟ » هو هذا الإذن السكائن بقدره وشرعه . ولم يرد بمجود المشيئة والقدر . فإن السحو وانتصار الكفار على الومنين كان بذلك الإذن .

فن جعل العباد يفعلون أفعالهم بدون أن يكون الله خالقاً لها ، وقادراً عليها ، ومشيئاً لها ، فعنده : كل شافع وداع قد فعل ما فعل بدون خلق الله . وقدرته ، و إن كان قدأ باح الشفاعة .

وأما الكفر ، والسحر ، وقتال الكفار : فهو عندهم بغير إذنه ، لا هذا الإذن ولا هذا الإذن ، فإنه لم يبح ذلك باتفاق المسلمين ، وعندهم : أنه لم يشأه ، ولم يخلقه ، بل كان بدون مشيئته وخلقه .

والمشركون المقرُّون بالقدر ، يقولون : إن الشفعاء يشفعون بالإذن القدرى ، وإن لم يأذن لهم إباحة وجوازاً .

ومن كان مكذباً بالقدر \_ مثل كثير من النصارى \_ يقولون : إن شفاعة الشفعاء بغير إذن ، لا قدرى ولا شرعى .

والقدرية من المسلمين يقولون: يشفعون بغير إذن قدرى.

١() الأحزاب ٤٥، ٢٦.

ومن سأل الله بغير إذنه الشرعى: فقد شفع عنده بغير إذن قدرى ولاشرعى · فالداعى المأذون له في الدعاء: مؤثر في الله عندهم ، ولكن بإباحته .

والداعى غير المأذون له: إذا أجاب دعاه ، فقد أثر فيه عندهم ، لابهذا الإذن ولابهذا الإذن ، كدعاء بلعام بن باعوراء وغيره . والله تعالى يقول : « من ذا الذى يشفع عنده إلا بإذنه ؟ » .

فإن قيل: فن الشفعاء من يشفع بدون إذن الله الشرعى ، وإن كان خالقاً لفعله — كشفاعة نوح لابنه ، وشفاعة إبراهيم لأبيه ، وشفاعة النبى صلى الله عليه وسلم لعبد الله بن أبى بن سلول ، حين صلى عليه بعد موته وقوله: « من ذا الذى يشفع عنده إلا بإذنه ؟ » قد قلتم : إنه يعم النوعين ، فإنه لو أراد الإذن القدرى : لكان كل شفاعة داخلة فى ذلك . كا يدخل فى ذلك كل كفر وسحر ، ولم يكن فرق بين ما يكون إياذته ، وما لا يكون بإذنه . ولوأراد الإذن الشرعى فقط : لزم قول القدرية ، وهؤلاء قد شفعوا بغير إذن شرعى ؟

### [ الشفاعة المقبولة ]

•• • • قيل: المنفى من الشفاعة بلا إذن: هي الشفاعة التاءة ، وهي المقبولة ، كما في قول المصلى « سمع الله لمن حمده » أى استجاب له: وكما في قوله تعالى: ﴿ هدى المتقين﴾ (١) وقوله: ﴿ إنما أنت منذر من مخشاها ﴾ (٢) وقوله: ﴿ فَذَكِّرُ بِالقرآن من مخاف وعيد ﴾ (٣) ونحو ذلك .

فإذا الهدى ، والإنذار ، والتذكير ، والتعليم . لابد فيه من قبول المتعلم . فإذا تعلم حسل له التعليم المقسود ، وإلا قيل : علمته فلم يتعلم : كما قيل : ﴿ وأما عُمود : فهديناهم . فاستحبوا العمى على الهدى﴾ (٤) فكذلك الشفاعة .

<sup>(</sup>١) البقرة ٧ (٢) النازعات ٥٤ (٣) ق ٥٠ (٤) فصلت ١٧

فالشفاعة مقصودها قبول المشفوع إليه: وهي الشفاعة التامة . فهذه هي التي لاتكون إلا بإذنه ، وأما إذا شفع شفيع فلم تقبل شفاعته: كانت كعدمها، وكان على صاحبها التوبة والاستغفار منها ، كا قال نوح: ﴿ رب إني أعوذ بك أن أسألك ماليس لى به علم ، وإلا تغفر لى وترحني أكن من الخاسرين ﴾ (١) وكما نهى الله النبي صلى الله عليه وسلم عن الصلاة على المغافقين . وقال له : ﴿ ولا تصل على أحد منهم مات أبداً . ولا تقم على قبره إنهم كفروا بالله ورسوله . وماتوا وهم فاسقون ﴾ (٢) وقال له : ﴿ سواء عليهم أستغفرت لهم أم لم تستغفر لهم ، لن يغفر الله لهم ﴾ (٢) ولهذا قال على لسان المشركين : ﴿ فالنا من شافعين . ولا صديق حميم ﴾ (٤).

فالشفاعة المطلوبة: هي شفاعة المطاع الذي تقبل شفاعته ، وهذه ليست لأحد عند الله إلا بإذنه ، قدراً وشرعاً فلابد أن يأذن فيها ، ولابد أن يجعل العبد شافعاً ، فهو الخالق لفعله ، والمبيح له ، كما في الداعي ، هو الذي أمره بالدعاء ، وهو الذي يجعل الداعي داعياً ، فالأمر كله لله ، خلقاً وأمراً ، كما قال ﴿ أَلَا لَهُ الْخَلَقُ وَالْأُمر ﴾ .

وقد روی فی حدیث — ذکره ابن أبی حاتم وغیره — أنه قال: « فمن یثق به ، فلیدعه » أی فلم یبق لغیره لاخلق ولا أمر . ؞

## [الشفاعة المنفية]

ا • • • ولما كان المراد بالشفاعة المنفية : هي الشفاعة المطلقة وهي المقدود بالشفاعة وهي المقبولة ، بخلاف المردودة : فإن أحداً لا يويدها ، لا الشافع ولا المشفوع له ، ولا المشفوع له ، أنها ترد : لم يفعلوها والشفاعة المقبولة : هي النافعة . بيّن ذلك في مثل قوله : ﴿ ولا تنفع الشفاعة عنده

 <sup>(</sup>۱) هود ۷۷ (۳) النافقون ٦ .

<sup>(</sup>٤) الشعراء ١٠٠، ١٠١. ﴿ (٥) الأعراف ٤٥.

إلا لمن أذن له ﴾ (١) وقوله . ﴿ يومئذ لاتنفع الشفاعة إلا من أذن له الرحمن ورضى له قولًا ﴾(٢) فنني الشفاعة المطلقة ، وبين أن الشفاعة لاتنفع عنده إلا لمن أذن له ، وهو الإذن الشرعي ، بمعنى : أباح له ذلك ، وأجازه . كما قال تعالى:﴿ أَذِنَ للذِّينَ يَقَاتُلُونَ بَأْنَهُمْ ظُلُمُوا ﴾ (٣) وقوله : ﴿ لا تَدْخُلُوا بِيُوتَ النِّبي إلا أن يؤذن لكم) (٤) وقوله: ﴿ لِيستأذنكم الذين ملكت أيمانكم ﴾ (٠) ونحوذلك.

وقوله « إلا لمن أذن له » هو إذن المشفوع له ، فلا يأذن في شفاعة مطلقة لأحد، بل إنما يأذن في أن يشفعوا لمن أذن لهم في الشفاعة فيه ، قال تعالى : ﴿ يومئذ يتبعون الداعي لاعوج له . وخشعت الأصوات الرحمن فلا تسمع إلا همسًا ، يومئذ لاتنفع الشفاعة إلا من أذن له الرحمن ورضى له قولا ﴾<sup>(٦)</sup> وفيه قولان .

قيل: إلا شفاعة من أذن له الرحمن.

وقيل: لاتنفع الشفاعة إلا لمن أذن له الرحمن ، فهو الذي تنفعه الشفاعة . وهذا هو الذي يذكره طائفة من المفسرين ، لا يذكرون غيره ، لأنه لم يقل « لاتنفع إلا من أذن له » ولا قال « لاتنفع الشفاعة إلا فيمن أذن له » بل قال : « لاتنفع الشفاعة إلا من أذن له » فهي لا تنفع ، ولا ينتفع بها ، ولا تـكون نافعة إلا للمأذون لهم .كما قال تمالى فىالآية الأخرى : ﴿ وَلَا تَنْفُمُ الشفاعة عنده إلا لمن أذن له ) (٧) .

ولا يقال : لاتنفع إلا لشفيع مأذون له ، بل لو أريد هذا ، لقيل : لا تنفع الشفاعة عنده إلا من أذن له . وإنما قال « لمن أذن له » وهو المشفوع له ، الذي تنفعه الشفاعة.

وقوله « حتى إذا فزغ عن قلوبهم » لم يعد إلى « الشفعاء » بل عاد إلى

<sup>(</sup>۱) سبأ ۲۳ (۲) طه ۱۰۹ . (۲) الحج ۲۹ (٤) الأحزاب ۹۳ (۵) النور ۵۸ (٦) طه ۱۰۸ ، ۱۰۹ (۷) سبأ ۲۳ .

المذكورين فى قوله « ومالهم فيهما من شرك . وماله منهم من ظهير » ثم قال « ولا تنفع الشفاعة عنده » ثم بيّن أن هذا منتف « حتى إذا فزع عن قلوبهم قالوا : ماذا قال ربكم ؟ قالوا : الحق » فلا يعلمون ماذا قال ، حتى يفزع عن قلوبهم فكيف يشفعون بلا إذنه ؟

وهو سبحانه إذا أذن للمشفوع له فقد أذن للشافع .

فهذا الإذن هو الإذن المطلق، بخلاف ما إذا أذن للشافع فقط ، فإنه لا يلزم أن يكون قد أذن للمشفوع له ، إذ قد يأذن له إذناً خاصاً .

وهكذا قال غير واحد ، ن المسرين . قالوا : وهذا يدل على أن الشفاعة لاتنفع إلا المؤمنين ، وكذلك قال السلف في هذه الآية .

قال قتادة فى قوله: ﴿ إِلا مِن أَذِنَ لِهِ الرحمن ورضى لِهِ قولا ﴾ (١) قال: كان أهل العلم يقولون: إن المقام المحمود الذى قال الله تعالى عنه: ﴿ عسى أَنْ يَبِعثُكُ رَبُّ مِقَاماً محموداً ﴾ (٢) هو شفاعته يوم القيامة . وقوله « إلا من أذن له الرحن ورضى له قولا » إن الله يُشَفِّم المؤمنين بعضهم فى بعض .

قال البغوى: « إلا من أدن له الرحمن » أدن الله له أن يشفع له « ووضى له قولا » أى ورضى قوله . قال ابن عباس : يعنى قال « لا إله إلا الله » فال البغوى : فهذا يدل على أنه لايشفع لغير المؤمن .

وقد ذكروا القولين في قوله تعالى ﴿ولاينفع الشفاعة عنده إلا لمن أذنله﴾ وقدم طائفة هناك: أن المستثنى هو الشافع ، دون المشفوعله ، بخلاف ماقدموه هنا .

منهم البغوى فإنه لم يذكر هنا فى الاستثناء إلى المشفوع له . وقال هناك: « ولاتنفع الشفاعة عندم إلا لمن أذن له » فى الشفاعة ، قاله تكذيباً لهم ،حيث قالوا : ﴿ هؤلاء شفعاؤنا عند الله ﴾ (٣) قال : ويجوز أن يكون المعنى : إلا لمن أذن له أن يشفع له .

وكذلك ذكروا القولين في قوله: ﴿ ولا يملك الذين يدعون من دوله الشفاعة ، إلا من شهد بالحق ﴾ (١). وسنتكلم على هذه الآية إن شاء الله تعالى، ونبين أن الاستثناء فيها يمم الطائفتين ، وأنه منقطع.

ومعنى هاتين الآيتين مثل معنى تلك الآية . وهو يعم النوعين .

وذلك : أنه سبحانه قال : ﴿ يومئذ لاتنفع الشفاعة إلا من أذن له الرحمن ورضى له قولا ﴾ .

« والشفاعة » مصدر شفع شفاعة . والمصدر يضاف إلى الفاعل تارة ، وإلى محل الفعل تارة ، كا يقال: وإلى محل الفعل تارة . ويماثله الذي يسمى لفظة « المفعول به » تارة ، كا يقال: أعجبني دق الثوب ودق القصار . وذلك مثل لفظ « العلم » يضاف تارة إلى العلوم . فالأول كقوله : ﴿ ولا يحيطون بشيء من علمه ﴾ (٧) وقوله : ﴿ أَنْوَلُهُ بِعِلْمُهُ ﴾ وضو ذلك .

والثانى : كقوله : ﴿ إِن الله عنده علم الساعة ﴾ (٥) فالساعة هنا معلومة ، لاعالمة . وقوله حين قال فرعون : ﴿ فِمَا بَالَ القَرُونَ الأُولَى ؟ ﴾ قال موسى : ﴿ علمها عند ربى في كتاب لايضل ربى ولا ينسى ﴾ (٢٦)، ومثل هذا كثير .

فالشفاعة مصدر لابد لها من شافع ومشفوع له .

والشفاعة : تعم شفاعة كل شافع ، وكل شفاعة لمشفوع له .

فإذا قال: ﴿ يومَتُذُ لَا تَنفَعُ الشَّفَاعَةَ ﴾ ننى النوعين: شَفَاعَةُ الشَّفَعَاءُ ، والشَّفَاعَةُ للدُنبين . فقوله: ﴿ إِلَّا مِن أَذِنَ لَهُ الرَّحْمَن ﴾ يتناول النوعين:

<sup>(</sup>١) الزخرف ٨٦ (٧) البقرة ٥٠٠

<sup>(</sup>ه) لقمان ۲۴ (۳) طه ۹۱ ، ۲۰

من أذن له الرحمن ورنمى له قولا من الشفعاء. ومن أذن له الرحمن ورضى له قولاً من المشفوع له . وهى تنفع المشفوع له ، فتخلصه من العذاب ، وتنفع الشافع ، فتقبل منه ، ويكرم بقبولها ، ويثاب عليه .

والشفاعة يومئذ لاتنفع لاشافعاً ولامشفوعاً له ﴿ إِلاَ مِن أَذِنَ له الرحمن وقال صواباً ﴾ (١) ، فهذا الصنف المأذون لهم ، المرضى قولهم : ﴿ الذين تحصل لهم نفع الشفاعة ، وهذا ، وافق لسائر الآيات ·

فإنه تارة يشترط فى الشفاعة إذنه . كئوله : ﴿ من ذا الذى يشفع عنــده إلا بإذنه ﴾ ؟ .

وتارة يشترط فيها الشهادة بالحق . كقوله : ﴿ وَلَا يُمَلُّكُ الذِّينَ يَدَّءُونَ من دوبه الشفاعة ﴾ ، ثم قال : ﴿ إِلَّا من شهد بالحقوم يعلمون ﴾ .

وهنا اشترط الأمرين: أن يأذن له الرحمن ، وأن يقول صوابا . والمستثنى يتناول مصدر الفاعل والمفعول ، كما تقول : لا ينفع الزرع إلا في وقته . فهو يتناول زرع الحارث ، وزرع الأرض ، لكن هنا قال : « إلا من أذن له الرحمن » ولاس ثناء مفرغ . فإنه لم يتقدم قبل هذا من يستثنى منه هذا . و إنما قال : « لا تنفع الشفاعة إلا من أذن له الرحمن » فإذا لم يكن في الكلام حذف ، كان المعنى : لا تنفع الشفاعة إلا هذا النوع ، فإنهم تنفعهم الشفاعة ، ويكون المعنى : أنها تنفع الشافع والمشفوع له .

و إن جعل فيه حذف \_ تقديره: لا تنفع الشفاعة إلا شفاعة من أذن له الرحمن \_ كان المسدر مضافًا إلى النوعين ، كل واحد بحسبه ، يضاف إلى بعضهم لكونه مشفوعًا له ، ويكون هذا كقوله:

<sup>(</sup>١) النيأ ٣٨.

﴿ ولكن البر من آمن بالله ﴾ (١) أى من يؤمن . و ﴿ مثل الذين كفروا كمثل الذي ينعق ﴾ (٢) أى مثل داعى الذين كفروا كمثل الناعق ، أومثل الذين كفروا كمثل منعوق به ، أى الذي ينعق به ، والمعنى في ذلك كاه ظاهر معلوم .

. فلهذا كان من أفسح الكلام : إيجازه دون الإطناب فية ·

وقوله: ﴿ يومثذ لاتنفع الشفاعة ﴾ إذا كان من هذا الباب ، لم يحتج: أن الشافع تنفعه الشفاعة ، وإن لم يكرمه ، كان الشافع بمن تنفعه الشفاعة .

وفى الآية الأخرى « ولاتنفع الشفاعة عنده إلا لمن أذن له » من هؤلاء .

لم تد يقال: التقدير: لاننفع الشفاعة عنده إلا لمن أذن له أن يشفع فيه فيه فيؤذن لغيره أن يشفع فيه في في كون الإذن للطائفتين، والنفع للمشفوع له، كأحد الوجهين، أو ولاتنفع إلا لمن أذن له من هؤلا، وهؤلاء، فكما أن الإذن للطائفتين، فالنفع أيضاً للطائفتين، فالشافع ينتفع لالشفاعة، وقديكون انتفاعه بها أعظم من انتفاع المشفوع له، ولهذا قال النبي صلى الله علية وسلم في الحديث الصحيح: « اشفعوا تؤجروا، ويقضى الله على لسان نبيه ماشاء».

ولهذا كان من أعظم مايكرم الله به عبده محداً صلى الله عليه وسلم: هو الشفاعة التى يخسده به الأولون والآخرون.

وعلى هذا لاتحتاج الآية إلى حذف ، بل يكون معناه: يومئذ لاتنفع الشفاعة لاشافعاً ولا مشفوعاً إلا من أذن له الرحمن وقال صوابا .

ولذلك جاء فى الصحيح: أن النبى صلى الله عليه وسلم قال: « يا بنى عبد مناف ، لا أملك لكم من الله منشىء . ياصفية عمة رسول الله صلى الله عليه وسلم

لا أملك لك من الله شيء . اعباس عم رسول الله ، لا أملك لك من الله من شيء » .

وفى الصحيح أيضاً: « لا ألفين أحدكم يأتى يوم القيامة على رقبته بعير له رغاء أو شاة لها يعار ، أو رقاع تخفق . فيقول : أغثنى ، أغثنى ، فأقول : قد أبلغتك ، لا أملك لك من الله من شيء » .

فيعلم من هذا: أن قوله: «ولا يملكون من دونه الشفاعة » و « لا يملكون منه خطاباً » على مقتضاه . وأن قوله فى الآية: « لا يملكون منه » كقوله صلى الله عليه وسلم: « لا أملك لكم من الله من شىء » وهو كقول إبراهيم لأبيه ﴿ وما أملك لك من الله من شىء ﴾ (٥).

وهذه الآية تشبه قوله تعالى: ﴿ رب السموات والأرض ومايينهما الرحن ، لا يملكون منه خطاباً : يوم يقوم الروح والملائكة صفاً لا يتكلمون إلا من أذن له الرحن وقال صواباً ﴾ (٢) فإن هذا مثل قوله : «يومئذ لا تنفع الشفاعة إلا من أذن له الرحن ورضى له قولا » فنى الموضعين : اشترط إذنه ، فهناك ذكر « القول الصواب » وهنا ذكر « أن يرضى قوله » ومن قال الصواب رضى الله قوله ، فإن الله إنما يرضى بالصواب .

## [الشفاعة لله]

٢٠١ — وقد ذكروا في تلك الآية قولين:

أحدما: أنه الشفاعة أيضاً ، كاقال ابن السائب: لا يملكون شفاعة إلا يإذنه.

والثانى: لايقدر الخلق على أن يكلموا الوب إلا بإذنه. قال مقاتل: كذلك قال مجاهد « لايملكون منه خطاباً » قال: كلاماً. هـذا من تفسيره الثابت عنه وهو من أعلم — أو أعلم — التابعين بالتفسير.

<sup>(</sup>١) المتحنة ٤

قال الثورى: إذا جاءك التفسير عن مجاهد، فحسبك به. وقال: عرضت المصحف على ابن عباس: أقفه عند كل آية وأسأله عنها. وعلية اعتمد الشافعي وأحمد والبخارى في صحيحة.

وهذا يتناول « الشفاعة » أيضاً .

وفى قوله « لا يملكون منه خطاباً » لم يذكر استثناء . فإن أحداً لا يملك من الله خطاباً مطلقاً . إذ المخلوق لا يملك شيئاً يشارك فيه الخالق ، كما قد ذكرناه فى قوله : « ولا يملك الذين يدعون من دونه الشفاعة » أن هذا عام مطلق . فإن أحداً \_ ممن يدعى من دونة \_ لا يملك الشفاعة محال ، ولكن الله إذا أذن لهم شفعوا من غير أن يكون ذلك مملوكا لهم . وكذلك قوله : « لا يملكون منه خطابا » هذا قول السلف وجمهور المفسرين .

وقال بعضهم: هؤلاء هم الكفار. لا يملكون مخاطبة الله فىذلك اليوم. قال ابن عطية: قوله: « لا يملكون »: الضمير للكفار. أى لا يملكون \_ من إفضاله و إكاله \_ أن يخاطبوه بمعذرة ولا غيرها. وهذا مبتدع . وهو خطأ محض .

والصحيح: قول الجهور والسلف: أن هذا عام ، كما قال في آية أخرى:
﴿ وخشعت الأصوات للرحمن . فلا تسمع إلا همساً ﴾ (١) وفي حديث التجلى.
الذي في الصحيح ـ لما ذكر مرورهم على الصراط ـ قال صلى الله عليه وسلم:
﴿ ولا يتكلم أحد إلا الوسل . ودعوى الرسل . اللهم سلم سلم سلم » فهذا في وقت المرور على الصراط . وهو بعد الحساب والميزان . فكيف بما قبل ذلك ؟

وقد طلبت الشفاعة من أكار الوسل ، وأولى العرم . وكل يقول : «إن

<sup>. 1 ·</sup> A & (1)

ربى قد غضب اليوم غضبًا لم يغضب قبله مثله . ولن يغضب بعده مثله . و إنى فعلت كذا وكذا . نفسى ، نفسى ، نفسى » فإذا كان هؤلاء لا يتقدمون إلى مخاطبة الله تعالى بالشفاعة فكيف بغيرهم ؟

وأيضاً فإن هذه الآية مذكورة بعد ذكر المتقين وأهل الجنة ، وبعد أن ذكر السكافرين فقال: ﴿إِن المتقين مفازا . حدائق وأعنابا . وكواعب أتراباً ، وكأساً دهاقاً . لا يسمعون فيها لغواً ولا كذاً اباً . جزاء من ربك عطاء حساباً . رب السموات والأرض وما بينهما الوحن لا يملكون منه خطابا ﴾ (١) . ثم قال: ﴿ يوم يقوم الروح والملائسكة صفاً . لا يتكلمون إلا من أدن له الرحن وقال : صواباً ﴾ فقال أخبر: أن ﴿ الروح والملائسكة » يقومون صفاً ، لا يتكلمون . وهذا هو تحقيق قوله ﴿ لا يملكون منه خطابا » والعرب تقول ﴿ ما أملك من أمر فلان أو من فلان شيئاً » (٢) . أى لا أقدر من أوه على شي ملك و ما يقدر عليه الإنسان من أمر غيره : خطابه ولو بالسؤال .

فهم فى ذلك الموطن لا يملكون من الله شيئًا ، ولا الخطاب. فإنه لا يتكلم أحد إلا بإذنه . ولا يتكلم ألا من أذن له الرحمن وقال صوابا . قال تعالى : ﴿ الاقول إبراهيم لأبيه : لأستغفرنَ لك . وماأملك لك من الله من شى . ﴾ (٢) فقد أخبر الخليل : أنه لا يملك لأبيه من الله من شى . فكيف غيره ؟ .

وقال مجاهد أيضاً « إلا من أذن له الرحمن وقال صواباً » قال : حقاً الدنياو عملا به . رواه ـ والذى قبله ـ عبد بن حميد . وروى عن عكومة : « وقال صواباً » قال : الصواب قول : لا إله إلا الله .

<sup>(</sup>١) النبأ ٢١ ـ ٢٧ .

<sup>(</sup>٢) المتعنة ٤ .

فعلى قول مجاهد: يكون المستثنى: من أتى بالكلم الطيب والعمل الصالح.

وقوله في سورة طه : ﴿ لاتنفع الشفاعة إلامن أذن له الرحمن ورضى له فولا ﴾ ، فإذا جملت هذه مثل تلك : فتكون الشفاعة هي الشفاعة المطلقة . وهي الشفاعة في الحسنات ودخول الجنة ، كما في الصحيحين : « أن الناس يهتمون يوم القيامة . فيقولون : لو استشفعنا على ربنا ، حتى يرحمنا من مقامنا هذا ؟ » فهذا طلب الشفاعة للفصل بينهم .

وفى حديث الشفاعة «أدخل من أمتك من لاحساب عليه من الباب الأيمن » فهذه شفاعة أهل الجنة . ولهذا قيل : إن هاتين الشفاعتين مختصتان بمحمد صلى الله عليه وسلم ، ويشفع غيره في العصاة .

فقوله: « يومئذ لا تنفع الشفاعة إلا من أذن له الرحن ورضى له قولا » يدخل فيه الشفاعة في أهل الموقف عموماً ، وفي أهل الجنسة ، وفي المستحقين للعذاب . وهو سبحسانه في هده وتلك : لم يذكر العمل . إنما قال : « وقال صواباً » وقال : « ورضى له قولا » لكن قد دل الدليسل على أن « القول الصواب المرضى » لا يكون صاحبه مجموداً إلا مع العمل الصالح ؛ لمكن نفس القول موضى . فقد قال الله : ﴿ إليه يصعد المكلم الطيب ﴾ (1).

وذكرالبغوى وأبوالفرج ابن الجوزى وغيرها فى قوله: ﴿ وَلَا يُمَلُّ الذِّينَ يدعون من دونه الشفاعة إلا من شهد بالحق وهم يعلمون » قو لين . أحدها: أن المستثنى هو الشافع: ومحل « من » الرفع . والثانى: هو المشفوع له .

قال أبو الفرج: في معنى الآية قولان: أحدها: أنه أراد بـ « الذين

<sup>(</sup>۱) فاطر ۱۰

يدعون من دونه » آلهتهم . ثم استثنى عيسى وعزيراً والملائكة . فقال: « إلا من شهد بالحق » وهوشهادة أن لا إله إلاالله « وهم يعلمون » بقلوبهم ماشهدوا به بألسنتهم . قال : وهذا مذهب الأكثرين ، منهم قتادة .

والثانى: أن المواد بـ « بالذين يدعون » عيسى وعزيراً والملائكة ، الذين عبدهم المشركون ، لايملك هؤلاء الشفاعة لأحد « إلا من شهد بالحق » وهي كلة الإخلاص « وهم يعلمون » أن الله خلق عيسى وعزيرا والملائكة . وهذا مذهب قوم ، منهم مجاهد .

وقال البغوى: « ولا يملك الذين يدعون من دونه الشفاعة إلا من شهد بالحق » هم عيسى وعزير والملائكة ، فإنهم عبدوا من دون الله . ولم الشفاعة وعلى هذا تكون « من » في محل رفع . وقيل « من » في محل خفض ، وأراد بالذين يدعون : عيسى وعزيراً والملائكة ، يعنى أنهم لا يملكون الشفاعة إلا لمن شهد بالحق قال : والأول أصح .

وعلى هذا فيكون منصوباً ، لا يكون مخفوضا ، كما قاله البغوى . فإن الحرف الخافض إذا حذف انتصب الاسم . ويكون على هـذا يقال : شفعته ، وشفعت له ، كما يقال: نصحته ، ونصحت له . « شفع » أى صارشفيعاً للطالب. أى لا يشفعون طالباً ولا يعيبون طالباً « إلا من شهد بالحق وهم يعلمون » أن الله ربهم .

<sup>(</sup>١) بياض بالأصل قدر أربع كلمات .

قلت: كلا القولين معناه صحيح. ولكن التحقيق في تفسير الآية: أن الاستثناء منقطع. ولا يملك أحد من دون الله الشفاعة مطلقاً: لا يستثنى من ذلك أحد عند الله. فإنه لم يقل: ولا يشفع أحد، ولا قال: لا يشفع لأحد، بل قال: « ولا يملك الذين يدعون من دونه الشفاعة » وكل من دُعِي من دون الله لا يملك الشفاعة ألبتة.

والشفاعة بإذن ليست مختصة بمن عبد من دون الله ،

وسيد الشفعاء صلى الله عليه وسلم لم يعبد كما عبد المسيح، وهو مع هذا ـ له شفاعة ، ليست لغيره ، فلا يحسن أن تثبت الشفاعة لمن دعى من دون الله دون من لم يدع .

فن جعل الاستثناء متصلا ، فإن معنى كلامه : أن من دعى من دون الله لا يملك الشفاعة ، إلا أن يشهد بالحق ، وهو يعلم ، أو لا يشفع إلا لمن شهد بالحق وهو يعلم ، أو لا يشفع إلا لمن شهد بالحق وهو يعلم ، ويبقى الذين لم يدعوا من دون الله ، لم تذكر شفاعتهم لأحد. وهذا المعنى لا يليق بالقرآن ولا يناسبه ، وسبب نزول الآية يبطله أيضاً .

[ معنى : « ولا يملك الذين يدعون من دونه الشفاعة » ]

٣٠١ - وأيضاً فقوله: « ولا يملك الذين يدعون من دونه الشفاعة » يتناول كل معبود من دونه . ويدخل في ذلك الأصنام ، فإنهم كانوا يقولون: هم يشفعون لنا . قال تمالى : ﴿ ويعبدون من دون الله مالايضرهم ولا ينفعهم -

ويقولون : هؤلاء شفعاؤنا تمند الله ؟ قل : أننبثون الله بما لايملم فى السموات ﴿ وَلا فِي الأرض؟﴾ (١) .

فإذا قيل: إنه استثنى الملائكة والأنبياء ، كان فى هذا إطماع لمن عندهم أن معبوديهم من دون الله يشفعون لهم ، وهذا ممايبين فساد القول المذكور عن قتادة .

فإنه إذا كان المعنى: أن المعبودين لا يشفعون إلا إذا كانوا ملائكة أو أنبياء . كان في هذا إثبات شفاعة المعبودين لمن عبدوهم ، إذا كانوا صالحين، والقرآن كله يبطل هذا المعنى . ولهذا قال تعالى : ﴿ وَكُمْ مِن ملكُ في السموات لاتغنى شفاعتهم شيئاً . إلا من بعد أن يأذن الله لمن يشاء ويرضى ﴾ (٢) وقال تعالى : ﴿ وقالوا : آنخذ الوحن ولداً . سبحانه ؟ بل عباد مكرمون ، لا يسبقونه بالقول ، وهم بأمره يعملون . يعلم مابين أيديهم وما خلفهم ولا يشفعون إلا لمن ارتضى . وهم من خشيته مشفقون ﴾ (٣) فبين أنهم لا يشفعون إلا لمن ارتضى الرب ، فعلم : أنه لابد أن يؤذن لهم فيمن يشفعون فيه ، وأنهم لا يؤذن لهم إذن مطلق .

وأيضاً فإن في القرآن: إذا نني الشفاعة من دونه: نفاها مطلقاً ، فإن قوله « من دونه » إما أن يكون متصلا بقوله « يملكون » أو بقوله « يدعون » أو بهما . فالتقدير: لا يملك الذين يدعونهم الشفاعة من دونه . أو لا يملك الذين يدعونهم من دونه أن يشفعوا ، وهذا أظهر ، لأنه قال « ولا يملك الذين يدعون من دونه الشفاعة » فأخر « الشفاعة » وقداً م « من دونه » .

ومثل هذا كثير في القرآن « يدعون من دون الله » و « يعبدون من دون

<sup>(</sup>١) يونس ١٨ (٢) النجم ٢٦ (٢) الأنبياء ٢٦ ــ ٢٨

4.

الله » كقوله: ﴿ ويعبدون من دون الله مالا يضرهم ولا ينفعهم ﴾ (١) وقوله: ﴿ ولا تدع من دون الله مالا ينفعك ولا يضرك ﴾ (٢)

بخلاف ما إذا قيل: لا يملك الذين يدعون الشفاعة من دونه . فإن هذا لا نظير له في القرآن ، واللفظ المستعمل في هذا أن يقال : لا يملك الذين يدعون الشفاعة إلا بإذنه ، أو لمن ارتضى ، ونحو ذلك ، لا يقال في هذا المعنى « من دونه » فإن الشفاعة هي من عنده ، فكيف تكون من دونه ؟ لكن قد تكون بإذنه ، وقد تكون بغير إذنه .

وأيضاً ، فإذا قيل « الذين يدعون » مطلقا . دخل فيه الرب تعالى : فإنهم كانوا يدعون الله ، ويدعون معه غيره ، ولهذا قال : ﴿ والذين لا يدعون مع الله إلها آخر ﴾ (٢)

والتقدير الثالث: لا يملك الذين يدعون من دونه الشفاعة من دونه، وهذا أجود من الذى قبله، ولكن يَرِدُ عليه ما يرد على الأول.

[ من ذا الذي يشفع عنده إلا بإذنه ؟ ]

3 • ↑ — وعما يضعفهما: أن « الشفاعة » لم تذكر بعدها صلة لها ، بلقال « لا يملك الذين يدعون من دونه الشفاعة » فننى ملكهم الشفاعة ، طلقاً . وهذا هو الصواب ، وأن كل من دعى من دون الله: لا يملك الشفاعة ، فإن للالك للشيء : هو الذي يتصرف فيه بمشيئته وقدرته ، والرب تعالى لا يشفع أحد عنده إلا بإذنه ، فلا يملك أحد من المخلوقين الشفاعة بحال . ولا يقال في هذا « إلا بإذنه » إنما يقال ذلك في الفعل ، فيقال : ﴿ من ذا الذي يشفع عنده إلا بإذنه » إنما يقال ذلك في الفعل ، فيقال : ﴿ من ذا الذي يشفع عنده إلا بإذنه ؟ ﴾ .

<sup>(</sup>۱) يونس ۱۸ . (۲) يونس ۱۰۲ . (۴) الفرقان ۲۸ . (۱۰ ـ الحسنة والسيئة )

وأما في الملك: فلا يمكن أن يكون غيره مالكا لها ؟ فلا يملك مخلوق الشفاعة بحال ، ولا يتصور أن يكون نبى فمن دونه مالسكا لها ، بل هذا ممتنع ، كا يمتنع أن يكون خالقاً ورباً ، هذا كما قال : ﴿قل ادعوا الذين زعتم من دون الله لا يملكون مثقال ذرة في السموات ولا في الأرض ، وما لهم فيهما من شرك ، وماله منهم من ظهير ﴾ (١) فنفي الملك مطلقاً ، ثم قال : ﴿ ولا تنفع الشفاعة عنده إلا لمن أذن له ﴾ فنفي نفع الشفاعة إلا لمن استثناه . لم يثبت ، أن مخلوقاً يملك الشفاعة ، بل هو سبحانه له الملك وله الحمد . لا شريك له في الملك ، قال تعالى : ﴿ تبارك الذي نزل الفرقان على عبده ليسكون للعالمين نذيراً ، الذي له ملك السموات والأرض ولم يتخذ ولداً • ولم يكن له شريك في الملك ، وخلق كل شيء فقد ره تقديراً ﴾ (٢)

ولهذا — لما ننى الشفعاء من دونه — نفاهم نفياً ، طلقاً بغير استثناء . وإنما يقع الاستثناء : إذ لم يقيدهم بأنهم من دونه . كما قال تعالى ، ﴿ وأنذر به الذين يخافون أن يحشروا إلى ربهم ، ليس لهم من دونه ولى ولاشفيع ﴾ (٢) وكما قال تعالى ﴿ وذكِّر به أن تُعبَّلَ نفس بما كسبت . ليس لها من دون الله ولى ولا شفيع ﴾ (٥) وكما قال تعالى ﴿ مالكم من دونه من ولى ولا شفيع ﴾ (٥) فلما قال « من دونه » ننى الشفاعة مطلقاً . وإذ ذكر « بإذنه » لم يقل « من دونه » كقوله ﴿ من دا الذي يشفع عنده إلا بإذنه ؟ ﴾ وقوله ، ﴿ ما من شفيع إلا من بعد إذنه ﴾ (١) .

## [ القرآن : متشابه ومثانى ]

١٠٥ ﴿ اللهُ نُزُّلُ أَحْسَنُ لَهُ أَنَّهُ كَمَا قَالَ تَعَالَى ﴿ اللَّهُ نُزُّلُ أَحْسَنُ

<sup>(</sup>١) سبأ ٢٢ . (٢) الفرقان ١، ٢ . (٣) الأنعام ١٠٠ .

<sup>(</sup>٤) الأتعام ٧٠ . (٥) السجدة ٤ . (٦) يونس ٣٠.

الحديث كتاباً متشابهاً ، مثانى ﴾ (١) يشبه بعضه بعضاً ، ويصلق بعضه بعضاً . ليس بمختلف ولا بمتناقض ﴿ ولو كان من عند غير الله : لوجدوا فيه اختلافا كثيراً ﴾ (٢) .

وهو « مثانى » يثنى الله فيه الأفسام ، ويستوفيها .

والحقائق: إما متماثلة ، وهو « المتشابه » وإما بماثلة . وهي : الأصناف والأنسام والأنواع . وهي « المثاني » .

و « التثنية » براد بها : جنس التعديد ، من غير اقتصار على اثنين فقط . كما في قوله تعالى : ﴿ ارجع المصر كرتين ﴾ (٢) براد به : مطاق العدد كا تقول : قلت له مرة بعد مرة ، تريد جنس العدد . وتقول : هو يقول كذا ، ويقول كذا : وإن كان قد قال مرات ، كقول حذيفة بن الممان رضى الله عنهما عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه : « جعل يقول بين السجدتين : رب اغفر لى » لم يرد : أن هذا قاله ، رتين فقط ، كما يظنه بعض الناس الغالطين . بل بريد : أنه جعل يثني هذا القول ، ويعدده ، ويكرره ، كما كان يثني لفظ التسبيح .

وقد قال حذيفة رضى الله عنه فى الحديث الصحيح الذى رواه مسلم : « إنه كع نحواً من قيامه ، يقول فى ركوعه : سبحان ربى العظيم ، سبحان ربى العظيم » وذكر : « أنه سجد نحواً من قيامه ، ويقول فى سجوده : رب اغفر لى . رب اغفر لى » .

وقد صرح فى الحديث الصحيح : « أنه أطال الركوع والسجود بقدر البقرة والنساء وآل عمران » فإنه قام بهذه السور كلها . وذكر « أنه كان

<sup>(</sup>١) الزمر ٢٣ . (٢) النساء ٨٢ . (٣) الملك ٤ ·

يقول : سبحان ربى العظيم ، سبحان ربى العظيم . سبحان ربى الأعلى ، سبحان ربى الأعلى ، سبحان ربى الأعلى » .

فعلم أنه أراد بتثنية اللفظ: جنس التعداد والتكرار ، والاقتصار على مرتين. فإن « الاثنين » أول العدد الكثير. فذكر أول الأعداد ، يعنى أنه عدد هذا اللفظ لم يقتصر على مرة واحدة . فالتثنية التعديد ، والتعديد يكون للا قسام المختلفة .

وليس في القرآن تكوار محض ، بل لابد من فوائد في كل خطاب.

و « المتشابه » في النظائر المت**اثلة . و «** المثانى » في الأنواع ، وتكون التثنية في المتشابه ، أي هذا المعنى قد ثني في القرآن لفوائد أخر .

فر « المثانى » تَعُمُّ هذا وهذا . وفاتحة الكتاب : هي « السبع المثانى » لتضمنها هذا وهذا . وبسط هذا له موضع آخر .

# [الشفاعة الأهل: لا إله إلا الله]

١٠٦ — والمقصود هنا: أن قوله « ولا يملك الذين يدعون من دونه الشفاعة » قد تم الكلام هنا . فلا يملك أحد من المعبودين من دون الله الشفاعة ألبتة : ثم استثنى « إلا من شهد بالحق وهم يعلمون » فهذا استثناء منقطع . والمنقطع يكون بالمعنى المشترك بين المذكورين . فلما فنى ملكهم الشفاعة ، وبقيت الشفاعة بلا مالك لها .

كأنه قد قيل : فإذا لم يملكوها ، هل يشفعون في أحد؟ فقال : نعم،
 « من شهد بالحق وهم يعلمون » .

وهذا يتناول الشافع والمشفوع له . فلا يشفع إلا من شهد بالحق وهم يعلمون . فالملائكة والأنبياء والصالحون ـ وإن كانوا لا يملكون الشفاعة ـ لكن إذا أذن الرب لهم شفعوا . وهم لا يؤذن لهم فى الشفاعة للمؤمنين ، الذين يشهدون أن لا إله إلا الله : فيشهدون بالحق وهم يعلمون . لا يشفعون لمن قال هذه الكلمة تقليداً للآباء والشيوخ . كما جاء الحديث الصحيح : أن الرجل

يسأل في قبره « ما تقول في هذا الرجل ؟ فأما المؤمن ، فيقول : هو عبد الله ورسوله . جاءنا بالبينات والهدى . وأما المرتاب ، فيقول : هاه هاه ، لاأ درى . سمعت الناس يقولون شيئاً فقلته » فلهذا قال : « إلا من شهد بالحق وهم يعلمون » . وقد تقدم قول ابن عباس : يعنى من قال « لا إله إلا الله » يعنى : خالساً من قلبه . والأحاديث السحيحة الواردة في الشفاعة كلها تبين : أن الشفاعة بمن قال « لا إله إلا الله » .

وقد ثبت في صحيح البخارى : أن أبا هريرة قال لرسول الله صلى الله عليه وسلم: « من أسمد الناس بشفاعتك يوم القيامة ؟ قال : يا أبا هريرة ، لقد ظننت أن لايساً لنى عن هذا الحديث أحد أول منك ، لمارأيت من حرصك على الحديث . أسعد الناس بشفاعتى يوم القيامة : من قال : « لا إله إلا الله » خالصاً من قبل نفسه » .

فَةِيَّنَ أَن الْحَلْص لَمَا مِن قَبِل نَفْسَه : هو أَسَعَد بَشَفَاعَتُه صَلَى الله عَلَيْهِ وَسَلَّم مَن غيره ممن يقولها بلسانه ، وتكذبها أقواله وأعماله .

فهؤلاء هم الذين شهدوا بالحق ، شهدوا « أن لا إله إلا الله » كاشهد الله لنفسه بذلك وملائكته وأولوا العلم : ﴿ شهد الله أنه لا إله إلا هو ، والملائكة وأولوا العلم ، قائمًا بالقسط : لا إله إلا هو العزيز الحكيم ﴾ (١٠) .

فإذا شهدوا \_ وهم يعلمون \_ كانوا من أهل الشفاعة ، شافعين ، ومشفوعا لهم ، فإن المؤ منين أهل التوحيد يشفع بعضهم فى بعض ، كما ثبت ذلك فى الأحاديث الصحيحة . كما ثبت فى الصحيحين من حديث أبى سعيد الخدرى رضى الله عنه عن النبى صلى الله عليه وسلم قال \_ فى الحديث الطويل ، حديث التجلى والشفاعة : « حتى إذا خلص المؤمنين من النار : فوالذى نفسى بيده ، مامنكم من أحد بأشد مناشدة لله فى استيفاء الحق من المؤمنين لله يوم القيامة

<sup>(</sup>۱) آل عمران ۱۸ .

لإخوائهم الذين فى النار . يقولون : ربنا ، كانوا يصومون معنا ، ويصلون ، ويحجون . فيقال لهم : أخرجوا ،ن عوفتم . فتحوم صورهم على النار — وذكر تمام الحديث » .

وسبب نزول الآية \_ على ما ذكروه \_ مؤيد لما ذكره .

قال أبو الفرج ابن الجوزى . سبب نزولها : أن النضر بن الحرث ونفواً معه قالوا : « إن كان ما يقول محمد حقاً . فنحن نتولى الملائكة ، فهم أحق بالشفاعة ،ن محمد ؛ فنزلت هذه الآية » قاله مقاتل .

وعلى هذا : فيقصد أن الملائكة وغيرهم لايمكون الشفاعة ، فليس توليكم إياهم ، واستشفاعكم بهم : بالذى يوجبأن يشفعوا لكم . فإن أحداً ممن يدعى من دون الله لا بملك الشفاعة . ولكن : « من شهد بالحق وهم يعلمون » فإن الله يشفع فيه .

فالذى تنال به الشفاعة . هي الشهادة بالحق ، وهي شهادة أن لا إله إلا الله ، لا تنال بتولى غير الله ، لا الملائكة ، ولا الأنبياء ، ولا الصالحين .

## من تشفع بغير الله ]

۱۰۷ — فمن والى أحد من «ؤلاء ودعاه ، وحج إلى قبره ، أوموضعه ، وذكر له ، وحلف به ، وقرب له القرابين ليشفع له : لم يغن ذلك عنه من الله شيئاً . وكان من أبعد الناس عن شفاعته وشفاعة غيره . فإن الشفاعة إيما تكون : لأهل توحيد الله ، وإخلاص القلب والدين له . ومن تولى أحداً من دون الله فهو مشرك .

فهذا القول والعبادة الذي يقصد به المشركون الشفاعة : يحرم عليهم الشفاعة . فالذين عبدوا الملائكة والأنبياء والأولياء والصالحين ليشفعوا لهم كانت عبادتهم إياهم وإشراكهم بربهم ، الذي به طابعوا شفاعتهم به ، حرموا شفاعتهم ، وعوقبوا بنقيض قصدهم ، لأنهم أشركوا بالله مالم ينزل به سلطاناً .

وكثيرمن أهل الضلال: يظن أن الشفاعة تنال بهذه الأمورالتي فيها شرك أو هي شرك خالص ، كاظن المشركون الأولون ، وكايظنه النصارى ، ومن ضل من المنتسبين إلى الإسلام . الذين يدعون غير الله ، ويحجون إلى قبره أو مكانه ، وينذرون له ، ويحلفون به . ويظنون : أنه بهذا يصبر شفيعاً لهم . قال تعالى : ﴿ قل ادعوا الذين زعتم من دونه . فلا يملكون كشف الضر عنكم ولا تحويلا . أو لئسك الذين يدعون يبتغون إلى ربهم الوسيلة أيهم أقرب ويرجون رحمته ، ويخافون عذابه ، إن عذاب ربك كان محذوراً ﴾ (١٠) .

قال طائفة من السلف : كان أقوام يعبدون المسيح والعزير والملائكة فبين الله أنهم لا يملكون الشفاعة أنهم لا يملكون كشف الضرعهم ولا تحويله . كا بيّن أنهم لا يملكون الشفاعة وهذه لا استثناء فيه ، وإن كان الله يجيب دعاءهم ، ثم قال : « أو لئك الذين يدعون يبتغون إلى ربهم الوسيلة أيهم أقرب ، ويرجون رحمته ويخافون عذابه إن عذاب وبك كان محذوراً » فبين : أن هؤلاء المزعوبين الذين يدعونهم من دون الله كانوا يرجون رحمة الله ويخافون عذابه ويتقوبون إليه بالأعمال الصالحة ، كسائر عباده المؤمنين . وقد قال تعالى : ﴿ ولايأمر كم أن تتخذوا الملائكة والنبيين أرباباً . أيأمر كم بالكفر بعد إذ أنتم مسلمون ؟ ﴾ (٢٠).

[ ضلال الناس في الشفاعة ]

١٠٨ — وللناس في الشفاعة أنواع من الضلال ، قد بسطت في غير هذا الموضع .

فسكثير منهم: يظن أن الشفاعة هي بسبب اتصال روح الشافع بروح المشفوع له ، كما ذكرذلك أبوحامد الفزالي وغيره . ويقولون: من أكثر صلاة على النبي صلى الله عليه وسلم كان أحق بالشفاعة من غيره . وكذلك من كان أحسن ظناً بشخص وأك. ثر تعظيماً له : كان أحق بشفاعته .

<sup>(</sup>١) االإسراء ٥٦ ، ٥٧ (٢) آل عران ٨٠ .

وهذا غلط ، بل هذا هو قول المشركين الذين قالوا: نتولى الملائسكة ليشفعوا لنا . يظنون أن من أحب أحداً من الملائكة والأنبياء والصالحين . وتولاه — كان ذلك سبباً لشفاعته له . وليس الأمركذلك .

بل الشفاعة سببها توحيد الله وإخلاص الدين والعبادة بجميع أنواعها له . فكل من كان أعظم إخلاصاً كان أحق بالشفاعة ، كما أنه أحق بسائر أنواع الرحمة ، فإن الشفاعة من الله مبدؤها ، وعلى الله تمامها . فلا يشفع أحد إلا بإذنه ، وهو الذى يقبل شفاعته في المشفوع له .

# [الشفاعة سبب من سباب الرحمة]

٩٠١ — إنما الشفاعة سبب من الأسباب التي بها يرحم الله من يرحم من عباده ، وأحق الناس برحمته : هم أهل التوحيد والإخلاص له ، فكل من كان أكل في تحقيق إخلاص «لا إله إلا الله» علماً وعقيدة ، وعملا و براءة ، وموالاة ومعاداة : كان أحق بالرحمة .

والمذنبون — الذين رجعت سيئاتهم على حسناتهم ، فخفت موازينهم ، فاستجقوا النار — من كان منهم من أهل « لا إله إلا الله » فإن النار تصيبه بذنوبه ، ويميته الله في النار إماتة . فتحرقه النار إلاموضع السجود ، ثم يخرجه الله من النار بالشفاعة ويدخله الجنة ، كا جاءت بذلك الأحاديث الصحيحة .

فبين أن مدار الأمركه. على تحقيق كلة الإخلاص، وهي « لا إله إلا الله » لا على الشرك بالتعلق بالموتى وعبادتهم، كما ظنه الجاهلون.

وهذا مبسوط في غير هذا الموضع .

والمقصود هنا أن النبي صلى الله عليه وسلم كان يجمع بين «الحد» الذي هو رأس الشكر وبين « التوحيد والاستغفار » إذا رفع رأسه من الركوع فيقول: « ربنا ولك الحد ملء السموات وملء الأرض وملء مابينهما وملء ماشئت من شيء بعد أهل الثناء والحجد. أحق ماقال العبد — كلنا لك عبد — لامانع

لما أعطيت ، ولامعطى لما منعت ، ولا ينفع ذا الجد منك الجد » ثم يقول : « اللهم طهر فى بالثلج والبرد ، والماء البارد . اللهم طهر فى من الذنوب والخطاط كا ينتى الثوب الأبيض من الدنس » كا رواه مسلم فى الصحيح عن أبى سعيد الخلوى وضى الله عنه قال: « كان رسول الله صلى الله عليه وسلم إذا رفع رأسه من الركوع قال: اللهم ربنا لك الجد ، مل السموات ومل الأرض ومل ماشئت من شىء بعد ، أهل الثناء والمجد ، أحق ماقال العبد ... وكلنا لك عبد لامانع لما أعطيت ، ولامعطى لما منعت ، ولا ينفع ذا الجد منك الجد » .

وروى مسلم أيضاً عن عهد الله بن أبى أوفى رضى الله عنه قال: «كان رسول الله صلى الله عليه وسلم — إذا رفع رأسه من الركوع — قال: سمع الله لمن حده ، اللهم ربنا لك الحد ، مل السموات ، ومل الأرض ومل ماشئت من شى و بعد . اللهم طهرنى بالثلج والبرد والماء البارد . اللهم طهرنى من الذنوب والخطاط كما يتقى الثوب الأبيض من الوسخ » .

وقد روى مسلم في محيحه أيضاً عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه كان يقول: « اللهم لك الحد » وقال: « وملء الأرض وملء ماييمهما » .

ولم يذكر فى بعض الروايات. لأن ﴿ السموات والأرض ﴾ قد يراد بهما: العلو والسفل مطلقا، فيدخل فى ذلك الهواء وغيره ، فإنه عال بالنسبة إلى ماغوقه ، فقد يجعل من السماء ، كما يجعل السحاب سماء ، والسقف سماء ، وكذا قال فى القرآن : ﴿ هو الذى خلق السموات والأرض فى ستة ألهم ثم استوى على العرش ﴾ (١) ، ولم يقل ﴿ وما بينهما ﴾ كما يقول : ﴿ الله الذى خلق السموات والأرض وما بينهما فى ستة ألهم ثم استوى على العرش مالكم من دونه من ولى ولاشفيم ﴾ (٢) .

<sup>(</sup>٢) السجدة ٤

فتارة يذكرةوله ﴿ وما بينهما » فيما خلقه في ستة أيام ، وتارة لايذكره . وهو مراد ، فإن ذكره كان إيضاحاً وبياناً ، وإن لم يذكره دخل في لفظ « السموات والأرض » لهذا كان النبي صلى الله عليه وسلم تارة يقول: « مل السموات ومل الأرض » ولايقول « ومابينهما » وتارة يقول « ومابينهما » ونارة يقول « ومابينهما » وفيها كلها « ومل ماشئت من شيء بعد » وفي رواية أبي سعيد « أحق ماقال العبد » إلى آخره . وفي رواية ابن أبي أوفي « الدعاء بالطهارة من الذنوب» . [الحد : رأس الشكر والاستنفار]

• ١ ١ — فني هذا الحمد رأس الشكر والاستغفار . فإن ربنا غفور شكور . فالحمد : بإزاء النعمة ، والاستغفار : بإزاء الذنوب .

وذلك تصديق قوله تعالى: ﴿ مَا أَصَابِكَ مَنْ حَسَنَةٌ فَمَنَ اللهُ ، وَمَا أَصَابِكُ مِنْ سَيِئَةً فَمَنْ نَفْسُكُ ﴾ (١).

فنى سيد الاستغفار: « أبوء لك بنعمتك على ، وأبوء بذنبى وفى حديث أبى سعيد « الحمدرأس الشكر ، والتوحيد » كما جمع بينهما فى أم القرآن ، فأولها: تحميد، وأوسطها: توحيد ، وآخرها دعاء . وكما فى قوله: ﴿ هو الحي لا إله إلا هو فادعوه مخلصين له الدين ، الحمد لله رب العالمين ﴾ (٧) .

وفى حديث الموطأ: «أفضل ماقلت، أنا والنبيون من قبلى : لا إله إلا الله ، وحده لاشريك له ، له الملك وله الحمد ، وهو على كل شيء قدير ، من قالها كتب الله له ألف حسنة ، وحُطَّ عنه ألف سيئة ، وكانت له حوزاً من الشيطان يومه ذلك ، ولم أت أحد بأفضل بما جاء به إلا رجل قال مثلها ، أو زاد عليه ، ومن قال في يوم مائة موة: سبحان الله و محمده ، حُطَّتُ خطاهاه ، ولو كان مثل زبد البحر » .

#### [ فضائل وأدعية ]

١١١ — وفضائل هذه الكلمات في أحاديث كثيرة . وفيها : التوحيد والتحميد .

فقوله: « لا إله إلا الله ، وحده لا شريك له » توحيد. وقوله « له الملك وله الحد » تحميد. وفيها معان أخرى شريفة .

وقد جاء الجمع بين التوحيد ، والتحميد ، والاستغفار ، في مواضع : مثل حديث كفارة الحجلس : « سبحانك اللهم وبحمدك . أشهد أن لا إله إلا أنت . أستغفرك وأتوب إليك » فيه : التسبيح ، والتحميد ، والتوحيد ، والاستغفار . من قالها في مجلس ، إن كان مجلس لغط ، كانت كفارة له ، وإن كان مجلس ذكر : كانت كالطابع له . وفي حديث أيضاً : « إن هذا يقال عقب الوضوء » .

فنى الحديث الصحيح فى مسلم وغيره من حديث عقبة عن عمو بن الخطاب رضى الله عنه قال: قال وسول الله صلى الله عليه وسلم: « ما منكم من أحد يتوضأ فيسبغ الوضوء، ثم يقول: أشهد أن لا إله إلا الله، وحده لاشريك له، وأشهد أن محداً عبده ورسوله، إلا فتحت له أبواب الجنة الثمانية، يدخل من أبها شاء » وفي حديث آخر أنه يقول: « سبحانك اللهم ومحمدك، أشهد أن لا إله إلا أنت، أستغفرك وأتوب إليك ».

وقد روى عن طائفة من السلف ، فى الكلمات التى تلقاها آدم من ربه ، نحو هذه الكلمات .

روى ابن جرير عن مجاهد أنه قال: « اللهم لا إله إلا أنت ، سبحانك ومحمدك. رب إنى ظلمت نفسى ، فاغفر لى ، إنك خير الغافرين » « اللهم لا إله إلا أنت . سبحانك ومحمدك . رب إنى ظلمت نفسى فارحمنى ، فأنت

خير الراحمين » « لا إله إلا أنت . سبحانك و بحمدك . رب إنى ظالمت . نفسى فتب على ، إنك أنت التواب الرحيم » .

فهذه الكلمات من جنس خاتمة الوضوء. وخاتمة الوضوء: فيها التسبيح، والتحميد، والتوحيد، والاستغفار.

فالتسبيح ، والتحميد ، والتوحيد لله ، فإنه لا يأتى بالحسنات إلا هو . والاستغفار : من ذنوب النفس ، التي منها تأتى السيئات .

وقد قرن الله في كتابه بين التوحيد. والاستغفار في غيرموضع. كقوله: ﴿ فَاعَلَمُ أَنَّهُ لَا إِلَّهُ إِلَّا اللهُ ، واستغفر لذنبك وللمؤمنين والمؤمنات ﴾ ( أ وفي قوله ﴿ أَلَا تعبدوا إِلَّا الله ، إنفي لكم منه نذير وبشير. وأن استغفروا ربكم ثم توبو ، إليته ﴾ ( أ وفي قوله : ﴿ قُلْ إِنَّمَا أَنَا بَشْرَ مِثْلُكُم يُوحَى إِلَيَّ أَنَّا إِلَمَا أَنَا بَشْرَ مِثْلُكُم يُوحَى إِلَى أَنَّا إِلْمُ كُم إِلَهُ وَاحْدً . فاستقيموا إليه ، واستغفروه ﴾ ( أ ) .

وفى حديث رواه ابن أبى عاصم وغيره: « يقول الشيطان : أهلكت الناس بالذنوب ، وأهلكونى بالاستغفار ، وبلا إله إلا الله . فلما رأيت ذلك بثثت فيهم الأهواء فهم يذنبون ولا يستغفرون ، لأنهم يحسبون أنهم محسنون صنعاً » .

## [مقتضى: لا إله إلا الله ]

۱۱۳ — و « لا إله إلا الله » تقتضى الإخلاص والتوكل والإخلاص: الشكر ، فهى أفضل الكلام . وهى أعلى شعب الإيمان . كما عبت فى الصحيحين عن النبى صلى الله عليه وسلم ، أنه قال : « الإيمان بضع وستون ــ الصحيحين عن النبى عليه أعلاها : قول لا إله إلا الله . وأدناها : إماطة أو بضع وسهمون ــ شعبة . أعلاها : قول لا إله إلا الله . وأدناها : إماطة الأذى عن الطريق ، والحياء شعبة من الإيمان » .

<sup>(</sup>۱) محمد ۱۹ . (۲) هود ۲ ، ۳ . (۲) فصلت ۲ ۰

فو لا إله إلا الله » هي قطب رحى الإيمان ، و إليها يرجع الأوركه . والكتب المنزلة : مجموعة في قوله تعالى : ﴿ إِلَاكُ نعبد و إِياكُ نستعين ﴾ وهي معنى : « لا إله إلا الله » و « لا حول ولا قوة إلا بالله » وهي من معنى : « لا إله إلا الله » و « الحد لله » في معناها ، و « سبحان الله ، والله أكبر » مناها ، لكن فيها تفصيل بعد إجال .

#### ەصــــل [ معنى قولە : « فمن نفسك » ]

۱۱۳ – وقد ظن المتأخرين: أن معنى قوله « فمن نفسك » أى أفمن نفسك ؟ وأنه استفهام على سبيل الإنكار ، ومعنى كلامه: إن الحسنات والسيئات ، كلها من الله ، لا من نفسك .

وهذا القول يباين معنى الآية ، فإن الآية بينت أن السيئات من نفس الإنسان . أى بذنوبه ، وهؤلاء يقولون : ليست السيئات من نفسه .

وممن ذكر ذلك : أبو بكر بن فورك . فإنه قال : ممناه : أفهن نفسك ؟ يدل عليه قول الشاعر :

ثم قالوا: تحبها ؟ قلت: بهراً عدد الرمل والحمى والتراب قلت: وإضمار الاستفهام \_ إذا دل عليه الكلام \_ لا يقتضى جواز إضماره في الخبر المخصوص من غير دلالة ، فإن هذا يناقض المقصود . ويستلزم أن كل من أراد أن ينفى ما أخبر الله به يقدر أن ينفيه ، بأن يقدر في خبره استفهاماً . ويجعله استفهام إنكار .

وهذا من جهة العوبية نظير ما زعمه بعضهم فى قول إبراهيم عليه السلام: ﴿ هذا ربى ﴾ (٢٠ أهذا ربى ؟

<sup>(</sup>١) الأنمام ٧٦ .

قال ابن الإنبارى: هذا القول شاذ ، لأن حرف الاستفهام لا يضمر إذا كان فارقًا بين الإخبار والاستخبار .

وهؤلاء استشهدوا بقوله: ﴿ أَفَاإِن مِتَّ فَهُمُ الْخَالِدُونَ؟ ﴾ (١٠) .

وهذا لا حجة فيه ، لأنه قد تقدم الاستفهام في أول الجلة ، في الجلة الشرطية ﴿ وما جعلنا لبشر من قبلك الخلد ﴾ (١) فلم يحتج إلى ذكره ثانية . بل ذكره يفسد الكلام . ومثله قوله : ﴿ أَفَإِنَ مَاتَ أَو قَتِلَ انقلبتم على أعقابكم ؟ ﴾ (٢) وقوله : ﴿ أَفَكَلَما جَاءَكُم رسول بما لا تهوى أنفسكم استكبرتم ؟ ﴾ (٢) وقوله : ﴿ أَو كلما عاهدوا عهداً نبذه فريق منهم ؟ ﴾ (٤) وهذا من فصيح الكلام وبليغه واستشهدوا بقوله :

لعمرك لا أدرى ، وإن كنت دارياً بسبع رمين الجمر ، أم بثمان ؟ وقوله :

كذبتك عينك، أم رأيت بواسط علس الظلام من الرباب خيالا ؟ تقديره: أكذبتك عينك؟

وهذا لا حجة فيه . لأن قوله فيما بعد « أم بثمان » و « أم رأيت » يدل على الألف المحذوفة في البيت الأول . وأما الثاني : فإن كانت « أم » هي المتصلة فالخبر على بابه .

وهؤلاء مقصودهم: أن النفس لا تأثير لها فى وجود السيئات وليست سبياً فيها . بل قد يقولون : إن المعاصى علامة محضة على العقوبة ، لاقترانها بها . لا أنها سبب لها . وهذا مخالف للكتاب والسنة وإجماع السلف ، وللعقل .

<sup>(</sup>١) الأنبياء ٢٤ (٢) آل عمران ١٤٤ (٣) البقرة ٨٧.

<sup>(</sup>٤) البقرة ١٠٠ .

#### [ الله لا يهلك أحداً ولا يعذبه إلا بذنب ]

﴾ ﴾ ﴿ — والقرآن يمين في غير موضع : أن الله لم يهلك أحداً ولم يعذبه إلا بذنب ، فقال هناك : ﴿ وما أصابك من سيئة فمن نفسك ﴾ وقال لهم في شأن أحد ﴿ أُو لِمَا أَصَابِتُكُم مَصِيبَةً قد أَصَبْتُم مثليها . قلتم : أنَّى هذا ؟ قل : هو من عند أنفسكم ﴾ (١) وقال تعالى : ﴿ وما أصابتكم من مصيبة فها كسبت أيديكم ويعفو عن كثير ﴾ (٢) وقال تعالى في سورة الشورى أيضاً : ﴿ وَإِن تصبهم سيئة بما قدمت أيديهم فإن الإنسان كفور ﴾ ( ) وقال تعالى : ﴿ قُلُّ أَرَّأُ يَتُّم إِنَّ أتاكم عذابه بياتًا أو نهاراً . ماذا يستعجل منه الجُوسون؟ ﴾ (3) وقال تعالى : ﴿ وَمَا أَهَلَكُنَا مِن قَرِيةً إِلَّا لَهَا مَنْذَرُونَ . ذَكَّرَى وَمَا كَنَا ظَالَمَينَ ﴾ (٥) وقال تعالى : ﴿ وَمَا كَانَ رَبُّكُ مَهَاكُ القرى حتى يَبِّمَتْ فَي أَمُّهَا رَسُولًا يَتَلُو عَلَيْهُمْ آيَاتَنَا وما كنا مهلكي القوى إلا وأهلها ظالمون ﴾ (٢٠ وتال تعالى : ﴿ظهر الفساد في البر والبحر بما كسبت أيدى الناس ، ليذيقهم بعض الذي عملوا لعلهم يرجعون ﴾ (٧) وقال تعالى : ﴿ وَلَهْذَيْقَتْهُمْ مَنَ الْعَذَابِ الْأَدْنَى دُونَ الْعَذَابِ الأكبر. لعلهم يرجعون ﴾ (٨) وقال تعالى: ﴿ أُو يوبقهن بما كسبوا . ويعفو عن كثير ﴾ (٩) وقال تعالى في سورة القلم عن أهل الجنة الذين ضرب بهم المثل لما أهلكها بذلك العذاب: ﴿ وَلَعَذَابِ الْآخَرَةَ أَكْبَرُ لُو كَانُوا يَعْلُمُونَ ﴾ (١٠٠ وقال تمالى: ﴿ مثل ما ينفقون في هذه الحياة الدنيا كمثل ريح فيه صِرْ أصابت حرث قوم ظلموا أنفسهم فأهلكته وما ظلمهم الله ولكن أنفسهم يظلمون ﴾ (١١)وقال تعالى عن أهل سبأ ﴿ فأعرضوا فأرسلنا عليهم سيل العرم \_ إلى قوله \_ ذلك

<sup>(</sup>۱) آل عمران ۱٦٠ (۲) الصورى ٣٠ (٣) الصورى ٤٨.

<sup>(1)</sup> يونس ٥٠ (٥) الشعراء ٢٠٨ ، ٢٠٩ ٠

 <sup>(</sup>٦) القصم ٩٥ (٧) السجدة ٢١٠

<sup>(</sup>٩) الشورى ٣٤ (١٠) القلم ٣٣ (١١) آل عمران ١١٧

جزيناهم بما كفروا. وهل مجازى إلا السكفور؟ ) (١) وقال تعالى: ﴿ وكذلكُ أَخَدُ رَبِكَ إِذَا أَخَذَ القرى وهي ظالمة إن أُخذه أليم شديد ﴾ (٢) وقال تعالى : ﴿ وما كنا معذبين حتى نبعث رسولا ﴾ (٢) .

وفى الحديث الصحيح الإلهى: « يا عبادى ، إنما هى أعمالكم أحصيها عليكم ثم أوفيكم إياها . فن وجد خيراً : فليحمد الله . ومن وجد غير ذلك: فلا يلومن إلا نفسه » .

وفى سيد الاستغفار : «أبوء لك بنصتك على ، وأبوء بذنبى » وقال تعالى (وإن للذين ظلموا عداباً دون ذلك . ولكن أكثرهم لا يعلمون ) (3) .

والحمد لله وحده ، وصلى الله على عبده ورسوله محمد وآله وصحبه وسلم . ورضى الله عن الصحابة أجمعين ، وعن التابعين وتابعي التابعين لهم بإحسان إلى يوم الدين .

g g g

<sup>(</sup>۲) هود ۱۰۲ -(٤) الطور ٤٧

<sup>(</sup>۱) سبأ ۱٦ ، ۱۷ (۲) الإسراء ۱۰

| الفهرس |                                  |      |                                  |  |
|--------|----------------------------------|------|----------------------------------|--|
| من     | · · ·                            | ص    |                                  |  |
|        | ا ٣٠ ــ محمد لايأني من عند نفسه  | ن) ۳ | شيخ الإسلام الإمام (مقدمة المحقز |  |
| 40     | لابنعمة ولا بمصيبة               | •    | أ _ آية ( ما أمابك من حسنة فمر   |  |
| **     | ٧١ _ إبطال قول الجهمية والجبرية  |      | الله ، وما أصابك من سيئة فم      |  |
|        | ۲۲ _ الفرق بين الحسنات والسيئات  | 10   | نفسك ) وسياقها                   |  |
| 44     | ۲۳ ـ الشكر والاستغفار            |      | ٧ ــ المراد بالحسنة والسيئة في   |  |
| ٤٠.    | ۲۶ _ التأسي بالسمداء             | 14   | عامة الفسرين                     |  |
| 23     | ۲۵ ـ مضاعفة الحسنات              |      | ٣ _ معنى الحسنات والسيئات في     |  |
|        | ٣٦ _ القدر بين المنالين فيه      | ١٨   | كتاب الله                        |  |
| 24     | والمكذبين به                     | , 14 | ع ــ المأمور به والمنهىءنه       |  |
| ٤٤     | ٧٧ ــ الحكمة في تعذيب الحيوان    | 19   | ٥ ـ معنى التمبير « بما أصابك »   |  |
| ٤o     | ۲۸ ــ الشرالحاص والعام           | ۲.   | ٣ ـ آراء المفسرين                |  |
| ۲3     | ٢٩ _ المعجزات                    | 78   | ٧ ــ رأى ابن تيمية               |  |
| 23     | ٣٠ _ إضافة الشر إلى الله سبحانه  | 44   | ٨- تتابع المماصي                 |  |
| ٤٧     | ٣١ ـ خطاب الرسول في القرآن       | 74   | ٩ ــ تتابع الحسنات               |  |
| ٤٩     | ٣٧ _ أفعال الله الحسنة           | 72   | ١٠ _ تحكيمالسنة ، وتحكيمالهوى    |  |
| ٥١     | <b>۳۳ ـ الحسنات أ</b> مور وجودية | 77   | ۱۱ ــ شرورالانفس                 |  |
|        | ع٣ _ هل الترك أمر وجودى          | 44   | ١٢ ــ الرد على القدرية           |  |
| ٥٣     | أو عدمي ؟                        | ٣.   | ١٣ - لا إشكال في الآية           |  |
|        | ٣٥ _ الإنسان إماعابد لله أو عابد | 41   | ١٤ ـ قول أعداء الرسل             |  |
| ٤٠     | للشيطان                          | 47   | ١٠ _ تطيرهم بالمرسلين            |  |
| ٥٧     | ٣٧ _ منشأ السيئات الجهل          | 44   | ١٦ _ معنى الطائر                 |  |
| ٥٩     | ٣٧ ــ أصل الشر الغفلة والشهوة    | 34   | ١٧ ـ طاعة الرسول ، فتح وخير      |  |
| 71     | ٣٨ ـ العلم : خشية الله           | 4.5  | ١٨ - الابتلاء                    |  |
| 74     | ٣٩ _ الفطرة                      | ٣٠   | ١٩ ــ الصائب أجر لامؤمنين        |  |
|        | / 30. 11 . 3. 31                 |      |                                  |  |

| ص ۱۰۰ من                                | س                                                  |
|-----------------------------------------|----------------------------------------------------|
| ٣٧ ـ الإخلاص شفاء ٩١                    | وع ـ هداية الله                                    |
| ٦٣ ــ الثمر ليس إلى الله                | ٤١ ــ طبيعة النفس ٢٥                               |
| ٦٤ ــ الذنب يحدثه العبد ٢٤              | ٤٢ ـ غلط القدرية فى « إرادة                        |
| ٥٠ ـ عقوبة عدم الإيمان ٥٥               | الإنسان » الإنسان » ٦٦                             |
| ٦٦ ــ النعم كالها من الله ع             | ٤٣ _ كل ماخلقة الله فهو نعمة                       |
| ٧٧_لاطاعة لمخلوق فىمەصيةالحالق٩٦        | للمؤمنين ٦٨                                        |
| ٦٨ ـ خبث السيئات                        | ٤٤ ــ نعمة الايمان ، أفضل النعم ٧٠                 |
| ٦٩ ــ الثواب والعقاب بحكمة وعدل ١٠٠     | <ul> <li>و٤ ــ الصبر على السراء والضراء</li> </ul> |
| ۷۰ _ جهم وبدعته                         | والشكر عليهما ٧٠                                   |
| ٧١ ــ نشأة المتزّلة والجهمية العرا      | ٤٦ ـ ذنوب الإنسان ٧٢                               |
| ۷۲ ــ ظهور الجمد بن درهم م              | ٤٧ ــ القرآن كلُّه تذكير بآلاء الله ٧٧             |
| ٧٣ ـ محنة الإمام أحمد بن حنبل ١٠٤       | ٤٨ ــ الفرق بين الحمد والشكر ٢٣                    |
| ٧٤ ــ القائلون بخلق القرآن ٧٤           | ٧٥ ـ قضاء السيئات ٧٥                               |
| ۷۰ ــ رأى الأشعرى المعرى                | ٥٠ ــ حَكَمَة حَلَق الإنسان ٧٧                     |
| ٧٦ ـ دأى الهروى                         | ٥١ _ قضاء السيئات أ                                |
| ۷۷ ـ رأى الجنيد الم                     | ۲۰ ـ مافی قوله تعالی (من نفسك)                     |
| ٧٨ ــ مذهب الصوفية في الفناء            | من الفوائد ١٨                                      |
| ومايلزم عليه ١٠٧                        | ٥٣ ــ العبرة في قصص الأنبياء ٨٢                    |
| ۷۹ ـ وحدة الوجود ٢٠٨                    | ٥٤ - إنها السنن ٨٣                                 |
| ٨٠ - حَكَمَةَ الله وعدله                | ٥٥ _ أعظم السيئات ٨٣                               |
|                                         | ٥٦ ـ حب الرياسة والعلو ٨٤                          |
| ٨١ _ فى كالام الشاذلى تعطيل الأمر ١٠٩   | ۷۷ ــ عمل بنی إسرائیل کعمل فرعون ۸۳                |
| ٨٢ ــ الــكر امات عند الصوفية م         | ۵۸ ــ معنی الأمة ۸۷                                |
| ٨٣ الشعودة ٨٣                           | <ul> <li>٩٥ - أتباع الرسل المخلصون</li> </ul>      |
| ٨٤ ـ أصل الشر ١١٢                       | . ٣ ـ المؤمن ، عمله لله وبالله       ٨٩            |
| ٨٥ - أصل الشرك ١١٣                      | ٣٠ ـ الذنوب ابتلاء . •                             |
| · , · · · · · · · · · · · · · · · · · · |                                                    |

| ص                                          | س                              |
|--------------------------------------------|--------------------------------|
| ١٣١ ـ الشفاعة المقبولة ١٣١                 | ۸۶ ــ من صفات « الولى » عند    |
| ١٠١ ـ الشفاعة المنفية                      | الصونية ١١٤                    |
| ١٣٨ من قدافشا - ١٠٢                        | ۸۷ - دعوى سهل التسترى في       |
| ۱۰۳ – معنی « ولایملك الدین                 | الولاية ١١٥                    |
| يدعون من دونه الشفاعة » ١٤٣                | ٨٨ ـ الاعتداء في الدعاء ١١٧    |
| ۱۰۶ _ « من ذا الذي يشفع عنده               | ٨٩ ـ لاتطلب الحسنات إلا من     |
| الا بإذنه» وعا                             | الله الله                      |
| ۱۰۵ ــ القرآن متشابه ومثانی ۱۶۶            | ٩٠ ــ المشركون عندما تنزل بهم  |
| ١٠٨ _ الشفاعة لأهل لاإله إلا الله ١٤٨      | الضراء ١١٩                     |
| ١٠٠ ـ من تشفع بغير الله                    | ٩١ ـ أهل الصبر والشكر ١٢٢      |
| ١٠٨ _ صَلَالَ النَّاسُ فِي الشَّفَاعَة ١٥١ | ۹۲ ــ تفسير آية « وكأين من نبي |
| ١٠٩ - الثفاعة سبب من أسباب                 | قتل » ا                        |
| الرحمة ١٥٢                                 | ۹۳ مامحدث عند موت النبي ۱۲۲    |
| ١١٠ ــ الحــــد: وأس الشكو                 | ٩٤ ــ أدعية الرسول (ص) جامعة   |
| والاستغفار ١٥٤                             | لكل أمورالتوحيد ١٣٣            |
| ١١١ ــ نضائل وأدعية ١٥٥                    | وه نه معنی « لامانع لما أعطيت  |
| ١٦٢ ــ مقتضى: لا إله إلا الله              | ولامعطى لما منعت » ١٧٤         |
| ۱۱۳ ــ معنی قوله « فمن نفسك » ۱۵۷.         | ۹۹ ـ توحيد الإلهية             |
| ۱۱۶ ـ الله لايمالك أحداً ولايمذبه          | ۹۷ ــ توحيد الربوبية ١٢٦       |
| •                                          | ۹۸ حقیقة الشفاعة ۱۲۷           |
| إلابذنب ١٥٩                                | ۹۹ _ معنی « إذن الله » ۱۲۹     |